
 
 Vol. 3, Issue. 2 (Series 10), Autumn 2025, pp. 133-154 

 

Regulation of Understanding and Interpretation of the Qur'an 
 

Ali Fathi* 

 
* Associate Professor, Department of Qur’ānic Research, Institute of Hawza and 

University (RIHU), Qom, Iran. 

Email: afathi@rihu.ac.ir                                              orcid.org/0000-0003-3843-2493 

 

Abstract 
One of the essential foundations of Qur’anic exegesis is its systematic and rule-based nature. While this 
principle was self-evident for classical Muslim scholars, the rise of modern subjective and eclectic 

interpretive approaches has challenged its validity, making a renewed theoretical clarification necessary. 

This study adopts an analytical and descriptive method, grounded in rational argumentation and textual 
(naqli) evidence, to examine the systematic framework of understanding the Qur’an. Given that the 

Qur’an’s purpose is to guide all humanity, its linguistic structure and communicative style conform to 

rational norms shared by all speakers. An analysis of the communicative process shows that both the 
transmission and comprehension of meaning operate according to definable linguistic and cognitive rules. 

The meanings of Qur’anic verses are therefore determinate and accessible through disciplined interpretive 

principles Evidence from Qur’anic verses—such as 3:7—related hadiths on interpretation, and the long-
standing scholarly tradition of tafsīr collectively affirm the rule-governed and objective nature of Qur’anic 

understanding. Consequently, only interpretations developed within this linguistic, rational, and evidential 

framework can be considered valid expressions of divine intent. Understanding of the Qur'an, Exegesis 
(Tafsir), Systematic Understanding of the Qur’an, Connection of the text to its author, Determinacy of the 

text's meaning. 
 

Keywords: Understanding of the Qur'an; Exegesis (Tafsir); Systematic 

Understanding of the Qur’an; Connection of the text to its author; Determinacy of the text's 

meaning. 
 

Received: July 20, 2025 Revised: August 10, 2025 Accepted: September 27, 2025 

Article type: Research Article 
 

     10.30497/ISQH.2025.248369.1053 

Publisher: Imam Sadiq University  © The Author(s).     

How to cite: Fathi, A. (2025). Regulation of Understanding and Interpretation of the Qur'an. 

Interdisciplinary Studies of Quran & Hadith, 3(2), 133-154. doi: 10.30497/isqh.2025.248369.1053 

mailto:afathi@rihu.ac.ir
https://orcid.org/0000-0003-3843-2493
https://doi.org/10.30497/isqh.2025.248369.1053
https://orcid.org/0000-0003-3843-2493
https://Doi.org/10.30497/isqh.2025.248369.1053


 
 154-133، صص.1447/  2025 خریفال، 10 العدد، 2المجلد  ،3السنة  القرآن والحدیث،ي ف الدراسات البینیة 

 

 

 رهي ضابطيّة فهم القرآن الكريم وتفس 
 

    *يفتح يعل

   .ران ی قم، إ ،ة والجامع ةللحوز ي عهد العال، المالبحوث القرآنیة قسم ،أستاذ مشارك *

 afathi@rihu.ac.ir                                                                                                                   0000-0003-3843-2493أورکيد: 
 

   الملخص

القرآن الكريم أحد الأسس الجوهريّة في علم التفسیر. ورغم أنّ هذا الأصل   ریيعدّ مبدأ ضابطيّة فهم وتفس

في    لدى المفسّرين وعلماء المسلمین بوصفه مقدّمة مفروغا عنها، فإنّه 
ً
 به ومفرضا

ً
كان على الدوام مقبولا

ت بروز  مع  الحديث،  وأحيانًا    اراتیالعصر  النزعة  ذهنيّة  النصوص    یۀكیوتفك  تلفيقيّةومدارس  تفسیر  في 

 علميّة منهجيّة. يسعى 
ً
الدينيّة، واجه تحدّيات نظريّة متعدّدة، الأمر الذي ضاعف من ضرورة دراسته دراسة

ة العقليّة والنقليّة، إلى تبيین مبدأ  -هذا البحث، اعتمادًا على المنهج التحليلي
ّ
الاستدلالي، وبالاستناد إلى الأدل

ئج البحث أنّه لما كانت غاية نزول القرآن هداية عموم البشر إلى  القرآن الكريم. وتظهر نتا فهمالضابطيّة في 

ین. كما يكشف   ل بناؤه اللغويّ والبيانيّ على وفق الأسلوب والمنطق العقلائيَّ
ّ
السعادة الحقيقيّة، فقد تشك

والتقوي للقياس  قابلة  لقواعدَ محدّدة  وتلقّيه يخضعان  المعنى  نقل  أنّ  والتفاهم  التفهيم  م. تحليل عمليّة 

نحو   على  إليها  الوصول  ويمكن  متعيّنة،  معان  ومقاصدها  القرآنيّة  الآيات  معاني  فإنّ  ذلك،  عن   
ً

فضلا

منضبط، استنادًا إلى مبدأ العلاقة التامّة والكاملة بین النصّ ومُنشئه. وتشهد على ذلك شواهد من آيات  

الرواي من   
ٌ
آل عمران ومجموعة من سورة  السابعة  كالآية  الكريم  الفهم«،  القرآن  منهج  »روايات  مثل  ات، 

ها 
ّ
 عن سیرة المفسّرين المسلمین؛ وكل

ً
بالرأي«، فضلا التفسیر  الناهية عن  و»روايات العرض«، و»الروايات 

 والاختبار.  يمیتدلّ بوضوح على أنّ فهم القرآن وتفسیره عمليّة قانونيّة منضبطة وقابلة للتق
 

 المفردات الرئيسية

ن معنى النصّ  ف، تعیُّ ِّ
ّ
 . فهم القرآن، التفسیر، ضابطيّة الفهم، ترابط النصّ بالمؤل

 

2025 أیلول  27 :القبول  تاریخ  

 

ةمحکم ةعلمی :ةلالمقا نوع  

2025 بآ 10: المراجعة خیتار   

 

 2025  تمّوز  20 تاریخ الوصول:

10.30497/ISQH.2025.248369.1053 
 

   السلامالإمام الصادق علیهة جامع: لناشرا    

ن(و ؤلفالم) المؤلف  ©           

):  ةحالال   . علي  وتفس2025فتحي,  الكريم  القرآن  فهم  ضابطيّة  الب.  رهی(.  والحديث  ةی نیالدراسات  القرآن   :doi.  154-133(,  2)3,  في 

10.30497/isqh.2025.248369.1053  

 

 

https://orcid.org/0000-0003-3843-2493
mailto:afathi@rihu.ac.ir
https://doi.org/10.30497/isqh.2025.248369.1053
https://orcid.org/0000-0003-3843-2493
https://Doi.org/10.30497/isqh.2025.248369.1053


 

  

 
يفتح يعل   رهیضابطيّة فهم القرآن الكريم وتفس /                                                                                                                                 135                                                 

   المقدمة

لطريق   منیرًا   
ً
مشعلا الدوام  على  نزوله  لحظة  منذ  كان  النورانيّة،  الصحيفة  هذه  الكريم،  القرآن 

الهدايات   إلى  اليوم  يكون  ما  أحوج  المعاصر  النسان  وإنّ  والنفوس.  للقلوب  ومحييًا  السعادة، 

، سواء في ظواهرها  القرآنيّة. إنّ فهم القرآن الكريم، والظفر بمعارفه، وما تدلّ عليه آياته دلالة لازمة

 عن الدور الهادي للقرآن، كلّ ذلك إنّما يتحقّق في ضوء الفهم الصحيح له، والفهم  
ً

أو بواطنها، فضلا

الصحيح بدوره مبتن على ضابطيّة تفسیر القرآن وفهمه. ومن هنا، تبرز ضرورة تبيین ضابطيّة فهمه  

 .بوصفها أحد المباني الأساسيّة للتفسیر

ولا نصّ،  أيّ  وتفسیر  فهم  يخضع  إنّ  للناس،  الرشادیة  الوظيفة  ذات  الدينيّة  النصوص  سيّما 

بدل الأسس   النفسيّة  الجوانب  القائمة على  الذوقيّة والحدسيّة  التفسیرات  أمّا  لضوابط خاصّة. 

اللغويّة، ولا سيّما في تفسیر النصوص الدينيّة، فهي غیر مقبولة وفق الأصول اللغويّة والعقلائيّة.  

هم أو قراءة للنصّ، وبالأخصّ النصّ الديني، لا بدّ أن تكون مستندة إلى القواعد  ومن ثمّ، فإنّ أيّ ف

 من خلال  
ّ

إلا يتحقّق  نصّ لا  والمعتبر لأيّ  الصحيح  التفسیر  إنّ  إذ  العقلائيّة؛  والضوابط  اللغويّة 

ه يمكن تصوّر نصوص يكون الغرض منها مجرّد إظهار قابليّة التأويل غیر   مسار منضبط. صحيح أنّ

في جميع   بدّ  إذ لا  كلّ معنى؛  يحتمل  نصّ  أنّ كلّ  عامّ  نحو  الادّعاء على  يمكن  ه لا  أنّ المحدود، غیر 

 .(292– 288م: 2000الأحوال من وجود معايیر لضبط التفسیر وتحديده )نيتشه وآخرون،  

 لازمة، من ظواهرها وبواطنها، وتحقيق  
ً
آياته دلالة تدلّ عليه  القرآن، وما  إلى معارف  الوصول  إنّ 

الهداية القرآنيّة، كلّ ذلك رهینٌ بالفهم الصحيح، وهذا الفهم الصحيح قائمٌ على ضابطيّة تفسیر  

أ يعدّ  التفسیر،  مباني  أحد  بوصفها  الفهم،  ضابطيّة  تبيین  فإنّ  هنا،  ومن  ا.  القرآن.  ضروريًّ مرًا 

والمقصود بضابطيّة الفهم هو أنّ ثمّة قواعد ومعايیر يمكن من خلالها التميیز بین الفهم الصحيح  

الغالب   في  الأخطاء  منشأ هذه  وإنّ  الخطأ.  من  والتفسیر معصومان  الفهم  أنّ  الخاطئ، لا  والفهم 

لقواعد، أو إلى العجز عن تطبيقها  يرجع إلى افتقار المفسّر أو القارئ إلى المعرفة الكافية بالأصول وا

 .تطبيقًا صحيحا على النصّ 

وأنّ   القرآن،  فهم  سيّما  ولا  الفهم،  ضابطيّة  بمعارضة  واضح،  نحو  على  يصرَّح،  لم  أنّه  صحيح 

أصل   على  تبنى  الدينيّة،  النصوص  وخصوصًا  النصوص،  فهم  في  الشائعة  المنطقيّة  الطريقة 

في   الجديدة  الرؤى  وبعض  المعاصر،  الفكر  في  اللامنضبطة  الاتجاهات  بعض  أنّ  غیر  المنهجيّة؛ 

فهم  البنيويّ  ضابطيّة  إنكار  یلزمها  الأدبي،  والنقد  الفلسفيّة،  والهرمنيوطيقا  والتفكيكیۀ،  ة، 

ا في عمليّة الفهم، بل إنّ   ف ولا قصده عنصرًا محوريًّ
ّ
النصوص. ووفق هذه الاتجاهات، لا يعدّ المؤل



 

 

 
136 154 -133، صص.1447/  2025 خریفال، 10 دلعد، ا2، المجلد 3السنة  ث،یفي القرآن والحد ةینیالدراسات الب                                     

ر هو الذي يؤدّي الدور الأساس في إنتاج المعنى. فبحسب غادامیر، إنّ مهمّة فهم   النصّ ذاته أو المفسِّّ

ف ونيّته
ّ
قة بمعنى النصّ نفسه، وينبغي النظر إلى معنى النصّ بمعزلٍ عن قصد المؤل

ّ
 النصّ متعل

(Gadamer, 1994, p. 373).   ا لعمليّة الفهم؛ دًا عمليًّ ف لا يمكن أن يكون محدِّّ
ّ
ويرى أنّ قصد المؤل

)واعظي،   إنتاجيّة  عمليّة  الفهم  على  297–296م:  2007لأنّ  حكرًا  ف 
ّ
المؤل قصد  إغفال  وليس   .)

من   الرغم  على  الأدبي،  والنقد  التأويل  في  متعدّدة  واتجاهات  مدارس  تشترك  بل  بعينها،  مدرسةٍ 

ر  في  كيانً اختلافاتها،  بوصفه  النصّ  إلى  والنظر  ف 
ّ
المؤل مركزيّة  هذه  فض  بعض  إنّ  بل   .

ًّ
مستقلا ا 

ر وأفقه الدلالي. ومن   بالكامل لذهن المفسِّّ تابعًا  ف، يجعل المعنى 
ّ
إلى جانب طرد المؤل الاتجاهات، 

معيار واضح   يمكن وضع  ولا  متعدّدة،  بوجوه  ر  ويفسَّ يفهم  قابل لأن  النصّ  أنّ  الرؤى  نتائج هذه 

بین التفسیر المعتبر وغیر المعتبر )واعظي، (. ومع ذلك، يمكن تصوّر نصوص  32م:  1998  للتميیز 

نصّ   كلّ  إنّ  بالقول  التعميم  يمكن  لا  لكن  اللامحدود،  التأويل  قابليّة  إظهار  مجرّد  هدفها  يكون 

)نيتشه   وتقييده  التفسیر  لضبط  معايیر  وجود  من  الأحوال  جميع  في  بدّ  لا  إذ  معنى؛  أيّ  يحتمل 

 .( 292–288م: 2000وآخرون، 

م وإدراكه )الجرجاني،  
ّ
(. ويعرّف 171م:  2003المقصود بلفظ »الفهم« هو تصوّر معنى ألفاظ المتكل

للواقع   مواجهته  عند  النساني  الذهن  استجابة  عن  عبارة  ه  بأنّ »الفهم«  الطباطبائي  مة 
ّ

العلا

الصور  تلك  الذهن  يقبل  أن  فهو  »الفقه«  أمّا  الذهن،  في  الخارج  تنطبع صورة  بحيث  ة  الخارجي، 

)الطباطبائي،   وإذعانًا  تصديقًا  عليها  ويستقرّ  فهم  2/248م:  1997الذهنيّة  فإنّ  عامّ،  وبوجه   .)

هذا   وعلى  ومقصوده.  م 
ّ
المتكل أو  الكاتب  مراد  إدراك  إلى  يؤدّي  ذهنيّ   

ٌ
نشاط هو  الكلام  أو  النصّ 

بین المعنى الاصطلاحي للفهم والتفسیر  ا  ، وإن كان بعض  الأساس، لا يمكن التفريق تفريقًا جوهريًّ

ا بین المصطلحین )انظر إلی: فتحي، 
ً
 .(16م: 1976الباحثین قد ذكر فروق

سقًا مع التفسیر، أي: الوصول إلى المعنى الظاهر والمراد  
ّ
ا مت وفي هذا البحث، يراد بالفهم معنى عامًّ

الحقيقي للكلام. ومن ثمّ، يشمل الفهم الدلالة التصوّريّة )المفاد الاستعمالي( والدلالة التصديقيّة  

ليس   الاستعمالي  المفاد  بيان  إنّ  يقال  وقد  الحقيقي(.  الجدّي  الدلالة  )المراد  لأنّ  ؛ 
ً

أصلا تفسیرًا 

في   مة 
ّ
المسل الأصول  من  لأنّ  تامّ؛  غیر  القول  هذا  أنّ  غیر  الدقيق.  بالمعنى   

ً
دلالة ليست  التصوّريّة 

م يقصد مفاد استعمال كلامه ما لم تقم قرينة على خلافه، ومن هنا فإنّ الكشف  
ّ
التفسیر أنّ المتكل

ا مراحل  من   
ً
مرحلة يعدّ  الاستعمالي  المفاد  بعض  عن  في  نفسه  هوالتفسیر  يكون  قد  بل  لتفسیر، 

المعنى   فهم  بأنّه  القرآن  علوم  في  الباحثین  كلمات  في  التفسیر  عرّف  الأساس،  هذا  وعلى  الأحیان. 

 .(1/17؛ رشيد رضا، ب. ت: 1/104م: 1990)الزركش ي، 



 

  

 
يفتح يعل   رهیضابطيّة فهم القرآن الكريم وتفس /                                                                                                                                 137                                                 

إنّ فهم وتفسیر أيّ نصّ، ولا سيّما النصوص الدينيّة، يخضع لضوابط خاصّة. فالتفاسیر الذوقيّة  

والحدسيّة للنصوص، ولا سيّما النصوص الدينيّة، التي تبنى على الجوانب النفسيّة بدل الجوانب  

أوق فهم  أيّ  فإنّ  ثمّ،  ومن  والعقلائيّة.  اللغويّة  الأصول  وفق  مقبولة  غیر  للنصّ،  اللغويّة،  راءة 

لأنّ   العقلائيّة؛  والضوابط  اللغويّة  القواعد  إلى  مستندة  تكون  أن  بدّ  لا  الديني،  النصّ  وبالأخصّ 

 عبر مسار منضبط. وبناءً على ذلك، تبرز الحاجة 
ّ

التفسیر الصحيح والمعتبر لأيّ نصّ لا يتحقّق إلا

و  النصوص،  على ضابطيّة فهم  ة 
ّ
الدال والشواهد  ة 

ّ
الأدل تبيین  في  إلى  الكريم،  القرآن  لا سيّما فهم 

 .حدود هذا البحث

 الإطار النظري للبحث

في   سيّما  ولا  اليوم،  حتى  الكريم  القرآن  تفسیر  وضوابط  أصول  حول  كثیرة  فات 
َّ
مؤل کتابة  تمت 

فات، جرى  
َّ
بحث بعض مباني التفسیر وتحليلها، غیر   -إلى حدٍّ ما    - العقود الأخیرة. وفي ثنايا هذه المؤل

ال  بقصد  سيّما  ولا  وتفسیره،  القرآن  فهم  بضابطيّة  ق 
ّ
يتعل فيما  يعثر،  لم  ه  الشبهات  أنّ عن  جابة 

المعاصرة في مجال الهرمنيوطيقا الدينيّة وفهم النصوص المقدّسة، على عمل مستقلٍّ جامع يتناول  

هذه المسألة بصورة منهجيّة شاملة. إذ إنّ المباحث المرتبطة بمباني ومعايیر فهم القرآن الكريم غالبا  

م
َّ
رحت في هذه الآثار على نحو متفرّق وغیر منظ

ُ
 .ما ط

في هذا المجال فات 
َّ
المؤل أبرز  التفسیر وقواعده :ومن  )  أصول  العك  الرحمن  م(،  1986لخالد عبد 

لعباس علي عميد    مباني ومناهج تفسیر القرآنم(، و2017لمحمد فاضل اللنكراني )  مدخل التفسیرو

تحليل لغة القرآن  م(، و2000لعلي أكبر بابائي وآخرين )  منهجيّة تفسیر القرآنم(، و1994زنجاني )

م(،  2006لمحمود رجبـي )  منطق فهم القرآنم(، و2004لمحمد باقر سعيدي روشن )  ومنهجيّة فهمه 

منطق فهم  م(، و2008لعبد القادر محمد الحسین )  معايیر القبول والردّ لتفسیر النصّ القرآني و

)  الدين  تفسیر القرآن: المقاربات والتحدّياتم(، و2010لأحمد واعظي )رشاد(  ة  علي فتحي  ل   معياريّ

تبت مقالاتٌ من قبيل: »الفهم المنطقي للقرآن الكريم« لصالح الشمّاع )2010)
ُ
م(،  1961م(. كما ك

( يزدي  مصباح  تقي  لمحمد  القرآن«  فهم  الرسائل  2000و»منطق  من  عددٌ  ذلك  إلى  ويُضاف  م(. 

مثل  التفسیر :الجامعيّة،  )جامعة طهران،    معايیر صحّة  الباقي  عبد  حاجي  سنن  م(، و2003لمريم 

 .م(2007لسيد مصطفى أحمدزاده )جامعة أصول الدين ـ قم،  ومعايیر فهم القرآن

وضوابط   أصول  حول  فاتٌ 
َّ
مؤل كذلك  ظهرت  الغربيّة،  الهرمنيوطيقيّة  الدراسات  تقاليد  وفي 

 )الاعتبار في التفسیر( لدونالد إريك هرش    Validity in Interpretationالتفسیر، من أبرزها كتاب  

(E. D. Hirsch)  د فيه على مبدأ »اعتبار التفسیر« وانتقد المقاربات الذهنيّة والنسبويّة في
ّ
، حيث أك



 

 

 
138 154 -133، صص.1447/  2025 خریفال، 10 دلعد، ا2، المجلد 3السنة  ث،یفي القرآن والحد ةینیالدراسات الب                                     

على اختلاف    -فهم النصوص، سواء الدينيّة منها أم غیر الدينيّة. ومع ذلك، فإنّ معظم هذه الأعمال  

عنى بضابطيّة    -مشاربها  
ُ
زت أكثر على منطق التفسیر ومناهجه وقواعده ومعايیره العامّة، دون أن ت

ّ
رك

منًا.   ومن ثمّ يمكن القول إنّ  فهم القرآن الكريم على نحو خاصّ، بل تناولت هذه المسألة عرضًا أوضِّ

فهم   ضابطيّة  لمسألة  واستدلاليّ  دقيقٍ  تحليلٍ  غياب  في  ل 
ّ
يتمث فات 

َّ
المؤل هذه  في  الأساس  القصور 

 .القرآن

ويبدو أنّ هذا الفراغ النظري يرجع إلى عاملین رئيسین: الأوّل، التسليم الضمنيّ والبداهة المفترضة  

في   جادّة  وشبهاتٍ  تحدّياتٍ  وجود  عدم  والثاني،  المسلمین؛  المفسّرين  لدى  الفهم  ضابطيّة  لمبدأ 

اربات الذهنيّة،  العصور السابقة حول نسبيّة الفهم الديني. غیر أنّ العصر الراهن، مع شيوع المق

جاهات ما بعد الحداثيّة في تفسیر النصوص، يفرض إعادة قراءة هذا المبدأ   والنزعات النسبيّة، والاتّ

ا بصورةٍ أشدّ إلحاحًا ا استدلاليًّ  .وبيانه بيانًا علميًّ

فه، وأنّ المعاني القرآنيّة معانٍ متعيّنة، وأنّ الغاية   ِّ
ّ
ا بمؤل ا تامًّ

ً
وبما أنّ نصّ الوحي اللهيّ يرتبط ارتباط

المنهج   وفق  لت 
ّ
تشك قد  بنيته  فإنّ  السعادة،  طريق  إلى  البشر  عموم  هداية  هي  القرآن  نزول  من 

الكري  القرآن  يدلّ  بالضابطيّة. كما  نفسه  سم هو 
ّ
يت الذي  في مواضع متعدّدة على هذا  العقلائيّ  م 

المعنى، وتشیر مفاد ومستلزمات طائفةٍ من الروايات ـ كـ»روايات منهج الفهم«، و»روايات العرض«،  

 .و»الروايات الناهية عن التفسیر بالرأي« ـ إلى أسلوبیة فهم القرآن الكريم

ة على ضابطيّة فهم القرآن الكريم  
ّ
الدال ة والشواهد 

ّ
يمكن تلخيص أهمّ الأدل وعلى هذا الأساس، 

  :وتفسیره فيما يأتي

 تكوین القرآن الكريم على أساس الأصول العقلائيّة  .1

ر في إطار نظامٍ دلاليٍّ عقلائيٍّ يفض ي إلى إفادة المعنى، حيث يرى العقلاء أنّ   إنّ كلّ نصٍّ يفهم ويفسَّ

التفسیر القائم على مفاهيم الألفاظ وقواعد التراكيب، مع ملاحظة مجموع القرائن، كاشف عن  

شتركة لا تختصّ  مراد منش ئ النصّ ومقصوده. وعلى هذا الأساس، توجد في تفسیر أيّ نصٍّ أصولٌ م

بقومٍ أو لغةٍ أو نصٍّ بعينه؛ إذ إنّ هذه الأصول العامّة منبثقة من مبان عقلائيّة مشتركة، وتقوم  

النصوص   فهم  فإنّ  ثمّ،  ومن  أساسها.  على  والأقوام  اللغات  جميع  في  والتفاهم  التفهيم  عمليّتا 

والضوابط المشتركة  اللغويّة  القواعد  إلى  بالاستناد  يتمّ  وانتقال    وتفسیرها  الدلالة  على  الحاكمة 

المعنى، وهي بدورها راجعة إلى أصول عامّة ومشتركة. وليس فهم النصوص الدينيّة وتفسیرها، ومنها  

ا، استثناءً من هذه القاعدة  .القرآن الكريم بوصفه نصًّ



 

  

 
يفتح يعل   رهیضابطيّة فهم القرآن الكريم وتفس /                                                                                                                                 139                                                 

فالقرآن الكريم، من جهةٍ، يدعو جميع الناس إلى معارفه السامية، ولم يمیّز في رسائله وخطاباته  

  
ٌ
»عربيّة بأنّها  لغته  يعرّف  أخرى،  جهةٍ  ومن  خاصّة،   

ً
فئة أو  بعينها   

ً
أمّة واحتجاجاته  واستدلالاته 

. وبناءً على ذلك،  (4(، وبأنّها جاءت »بلسان قومه« )إبراهيم:  195؛ الشعراء:  103مبينة« )النحل:  

م وصيغ وفق تلك المباني نفسها. وهذه الطريقة العقلائيّة في التعامل مع  
ّ
فإنّ النصّ السماوي قد نظ

بَل الأئمّة المعصومین)ع(،   بَل الله تعالى ولا من قِّ النصوص الدينيّة لكونها لم تنكر ولم ترفض من قِّ

 .تعدّ مورد إمضاء وإقرار من الشارع المقدّس

فان على معرفة لغته والقواعد  
ّ
م، ونقطة الانطلاق في عمليّة التفاهم معه، يتوق

ّ
إنّ فهم كلام أيّ متكل

عرف   في   
ٌ
مقبولة القواعد  وهذه  المعاني.  انتقال   

َ
ووسيلة الرابط  الجسر  بوصفها  عليها،  الحاكمة 

والتفاهم اللغويّ في  العقلاء، وحاضرة في سیرتهم العمليّة في التفاهم، وتخضع لها عمليّات التفهيم  

ثمّ،   اللغويّ. ومن  التفهيم والتفاهم  بارز في مجال  المجتمع. وللعنصر الاصطلاحيّ )الاعتباري( دور 

فإنّ فهم النصّ وفنّ التفسیر ـ وهما مقولتان لغويّتان ـ يرتكزان، من جهةٍ، على معرفة الاصطلاحات  

ال  اللغة، ومن جهةٍ أخرى، على  بتلك  الخاصّة  الكليّة والعامّة والمواضع  العقلائيّة  بالأصول  حاطة 

 .(27م: 2000الحاكمة على التواصل اللغويّ )واعظي، 

الخاصّة،   له ضوابطه  الكريم،  للقرآن  الطوليّة  والبطون  المعاني،  من  العليا  المراتب  بلوغ  أنّ  كما 

مثل أصول اللغة العربيّة بالمعنى الأعمّ، والسياق، وسائر    -وجميع الضوابط اللازمة في فهم القرآن  

وما يُفهَم من القرآن   (.28م:  2000ترجع في مجموعها إلى الأصول العقلائيّة )مصباح يزدي،    -القرائن  

عامّة   منهج  فإنّ  هنا،  ومن  تعالى.  مراد الله  عن  وكاشفًا  معتبرًا  يعدّ  الأصول  هذه  ضوء  في  الكريم 

وهي   العامّة،  اللغويّة  الأصول  على  قام  قد  القرآنيّة  الآيات  من  مراد الله  إلى  الوصول  في  المفسّرين 

 .وصبأسرها متفرّعة عن الأصول العقلائيّة في تفسیر النص

يه  .2
ّ

 العمليّة المنضبطة لانتقال المعنى وتلق

ا في قالب الألفاظ، فمن الطبيعيّ أن تخضع   لـمّا كانت المعارف والمفاهيم القرآنيّة قد تجسّدت عينيًّ

 انتقال المعنى وتلقّيه عبر الألفاظ، وفي  
َ
للنظام الحاكم على الألفاظ. ويُظهر هذا النظامُ أنّ عمليّة

 المعنى في ذهنه،  إطار التفهيم والتفاهم، تقوم على مسارٍ عقلائيٍّ محدّد؛ إذ يستحضر  
ً

النسان أوّلا

أحسن   فإذا  ب. 
َ
المخاط إلى  وفكرته  قصده  ينقل  وبذلك  المناسبة،  الألفاظ  عنه  للتعبیر  يختار  ثمّ 

أداءً   جهته  من  عليه  ما  أدّى  فقد  المقصودة،  لمعانيه  الملائمة  الألفاظ  اختيار  الكاتب  أو  م 
ّ
المتكل

ب  درايةٍ  على  القارئ  أو  السامع  كان  وإذا  أمكنه  صحيحًا،  م، 
ّ
المتكل وبأسلوب  وخصائصها  الألفاظ 



 

 

 
140 154 -133، صص.1447/  2025 خریفال، 10 دلعد، ا2، المجلد 3السنة  ث،یفي القرآن والحد ةینیالدراسات الب                                     

شاهرودي،   )هاشمي  الانتقال  عمليّة  بذلك  فتكتمل  مراده،  إلى  ج1985الوصول  ؛  131، ص1م: 

 .(96م: ص1998هادوي، 

أو   م 
ّ
يتمّ وفق مسار عقلائيّ؛ لأنّ المتكل بلغة واحدة  المتخاطبین  بین  التفهيم والتفاهم  وعليه، فإنّ 

المناسبة،   الألفاظ  بواسطة  القارئ  أو  ب 
َ
المخاط إلى  يريده  الذي  المعنى  إيصال  إلى  يسعى  الكاتب 

إنّ فلسفة اللغة    وحينئذ لا يحقّ للمخاطب أن يفسّر الكلام على نحو اعتباطيٍّ وفق ما يشتهي؛ إذ

في   ر 
ّ
يفك بین الأفراد. نعم، للإنسان أن  في المجتمعات البشريّة هي نقل المعاني المقصودة  ووظيفتها 

خلوته بما يشاء، غیر أنّه لا يجوز له تفسیر مقاصد الآخرين على وفق هواه وخارج أطر اللغة. ومن  

م أو
ّ
أنّ المتكل  لاستعمال الألفاظ، مفادها 

ٌ
أيّ    هنا، ذكرت شروط الكاتب لا يستطيع أن يستخدم 

لفظ في أيّ معنى من غیر معيار؛ لأنّ إطلاق العنان للكلام يؤدّي إلى فوض ى تواصليّة وعبثيّةٍ دلاليّة  

 .(111م: ص2008)محمد الحسین، 

وفي تفسیر النصّ، يكون الهدف الأساس هو الوصول إلى مراد منشئه، ولتحقيق هذا الهدف لا بدّ  

 من تحصيل المعنى أو المدلول التصوّري، أي معنى اللفظ بحسب العلقة الوضعيّة واللغويّة،  
ً

أوّلا

إدر  إلى  سبيل  ولا  م. 
ّ
المتكل مراد  وهو  للنصّ،  التصديقي  المدلول  إلى  ذلك  بعد  المعنى  ليُتوصّل  اك 

ف في أيّ نصٍّ   ِّ
ّ
مّ، يقتض ي الوصولُ إلى مراد المؤل

َ
 عبر تشخيص المدلول التصوّري. ومن ث

ّ
المقصود إلا

أ. مرحلة الظهور اللفظيّ، وهي القائمة على العلقة الوضعيّة؛ ب. مرحلة الظهور  :اجتياز مرحلتین  

م يقتض ي انطباق المدلول التصدي 
ّ
وبناءً    .قي على المدلول التصوّريالحاليّ، أي إنّ ظاهر حال المتكل

على هذه القاعدة، تقوم حجيّة الظهور على الدلالة التصديقيّة، وتكون الدلالة التصوّريّة طريقًا  

)الصدر،   والثبات  الثبوت  مقامي  بین  بالانطباق  المدلولین  بین  الانطباق  هذا  عن  ر  ويُعبَّ لكشفها. 

 209، ص1م: ج2000
ّ
م كاشفًا عن قصده،  (. فمقامُ الثبات هو مقامُ الكشف، ويكون كلام المتكل

ق بمقام الثبات. أمّا مقام الثبوت فهو مقام  
ّ
ومن ثمّ فإنّ البحث في ظهور الكلام لكشف المراد يتعل

م
ّ
 .الواقع ونفس الأمر، أي الرادة والقصد الثابتان في نفس المتكل

وعليه، فإنّ »الوضع«، بوصفه الأساس الذي تقوم عليه معاني الألفاظ في المدلول التصوّري، أمر  

منضبط؛ لأنّ العلاقة بین اللفظ والمعنى تتحدّد في عمليّة الوضع. وبعبارةٍ أخرى، فإنّ معاني الألفاظ  

م أو الكاتب أن يتجاوز 
ّ
 لوضع الواضع وعرف العقلاء، ولا يستطيع المتكل

ٌ
هذا الطار من غیر    تابعة

م أن يخرج عن هذا الطار، وأن يقصد  
ّ
ف أو المتكل ِّ

ّ
 أخفق في إيصال رسالته. فإذا أراد المؤل

ّ
قرينةٍ، وإلا

 فإنّ  
ّ

من اللفظ معنى غیر موضوعه له، تعیّن عليه الاستعانة بقرينةٍ لفظيّة أو حاليّة أو عقليّة؛ وإلا

ب، بناءً على أصل تطابق المراد الاس
َ
تعمالي مع المراد الجدّي، لن يدرك المعنى المقصود. والأمور  المخاط

 في دلالة الألفاظ هي أمور اعتباريّة خاضعة لبناء العقلاء  
َ
رة

ّ
التي يعتمدها العقلاء قرائنَ للكلام والمؤث



 

  

 
يفتح يعل   رهیضابطيّة فهم القرآن الكريم وتفس /                                                                                                                                 141                                                 

ة على مقصوده،  
ّ
 مقرونة بها دال

َ
م عليها في بيان مراده، ويجعل الألفاظ

ّ
في المحاورات؛ إذ يعتمد المتكل

ب مع المعنى المفهوم من الكلام، مع ملاحظة تلك القرائن، بوصفه كاشفًا عن مراد  
َ
ويتعامل المخاط

م. وتعدّ هذه الأمور، في بناء العقلاء، من قرائن الكلام
ّ
 .المتكل

ف من النصّ هو الحاطة بالدلالة الوضعيّة؛   ِّ
ّ
وعلى هذا الأساس، فإنّ أهمّ طريق لمعرفة مراد المؤل

معنى   في  الكلام   ظهور 
ُ
ومنشأ المتعيّنة.  المعاني  على  الألفاظ  في دلالة  الأهمّ  العاملُ  الوضعَ هو  لأنّ 

والت الألفاظ  أنّ  كما  الوضعيّة،  الدلالة  هو  آخر،  عاملٍ  أيّ  قبل   ، التفاهم  خاصّ  مقام  في  راكيب 

 إذا كان  
ّ

ا ذا ماهيّةٍ اعتباريّةٍ اصطلاحيّة. ومن ثمّ، لا تصلح لنقل المقاصد إلا والحوار تؤدّي دورًا آليًّ

، بمعاني تلك الألفاظ، وثانيًا، بكيفيّة اعتبارها ودقائق مواضعاتها
ً

 .طرفا التخاطب على علمٍ، أوّلا

م أو الكاتب، وتلقّيه من جهة السامع أو القارئ،  
ّ
وبناءً على ما تقدّم، فإنّ انتقالَ المعنى من جهة المتكل

دةٍ سلفًا، وهي »الوضع«، وبهذا تتحقّق عمليّتا التفهيم والتفاهم    غیر مكتوبة ومحدَّ
َ
يتمّ وفق ضوابط

 .ليه بناء عقلاء العالمبین المتخاطبین بلغةٍ واحدة. وهكذا يجري مسار الضابطيّة الذي ع 

ه  .3 فِّ ِّ
ّ
 ارتباط النصّ بمؤل

الفهم   لضابطيّة  ا  قويًّ ا  نظريًّ سندًا  ر 
ّ
يوف التفسیر  عمليّة  في  ف  ِّ

ّ
المؤل وقصدية  بمركزيّة  اليمان  إنّ 

المتعیّن   للمعنى  المطابق  هوالفهم  للنصّ  والحقيقيّ  الصحيح  الفهم  يكون  بمقتضاه  إذ  والتفسیر؛ 

ف. وتمتاز النصوص الدينيّة بخصوصيّةٍ تجعل الالتفاتَ إلى   ِّ
ّ
م ومراده  الذي قصده المؤل

ّ
قصد المتكل

نسعى   الدينيّة  النصوص  في  نا  لأنّ النصوص؛  ا عن سائر  تفترق جوهريًّ وبذلك  الضرورة،  بالغ  أمرًا 

دائمًا إلى إدراك مقصود الشارع. وروح التديّن هي الاستجابة العمليّة والنظريّة لنداء الله تعالى؛ ومن  

نيّة تتّجه أساسًا إلى فهم مراد الله، ومع وجود هذا  ثمّ فإنّ المقاربة اليمانيّة والعلميّة للنصوص الدي

فه، ولا التعامل مع النصّ الدينيّ بوصفه شعرًا أونثرًا   ِّ
ّ
الغرض لا يصحّ إغفال الصلة بین النصّ ومؤل

ا يترك للتأويل الحرّ   .عاديًّ

سمًا بذلك الانفتاح المطلق  
ّ
يعد النص مت في التفسیر، لم  ف ومراده  ِّ

ّ
فإذا قبلت مركزيّة قصد المؤل

ورؤاه،   وميوله،  الشخصيّة،  ف  ِّ
ّ
المؤل خصائصَ  إنّ  إذ  ممكن؛  معنىٍ  كلّ  باحتواء  يسمح  الذي 

أو    وشخصيّته، ونمط وجوده، تجعل بطبيعتها بعض الفهوم والمعاني غیر محتملةٍ أو غیرَ مقصودةٍ 

ا، طريقٌ لتقييد المعاني الممكنة بالمعاني   ف عن المشهد، فلن يبقى، منطقيًّ ِّ
ّ
قص ي المؤل

ُ
مردودة. أمّا إذا أ

 للفهم والتفسیر بوجوهٍ شتّى )واعظي، 
ً

 .(32م: ص1998المحتملة، ويغدو النصّ قابلا

 الدليل العقلي  .4



 

 

 
142 154 -133، صص.1447/  2025 خریفال، 10 دلعد، ا2، المجلد 3السنة  ث،یفي القرآن والحد ةینیالدراسات الب                                     

السعادة   إلى  النسان  نوع  هداية  هي  إنزاله،  من  والغاية  الكريم،  القرآن  نزولِّ  فلسفة  كانت  ا 
ّ
لم

، إلى جانب قابليّته للفهم، بكون فهمه  
ٌ
الدنيويّة والأخرويّة، فإنّ قيامَه بوظيفته الرشادية مشروط

 لزم نقض الغرض من بعثة الرسل وإنزا
ّ

ا وقائمًا على منهجٍ محدّد؛ وإلا
ً
 ل الكتب السماويّةمنضبط

ل، هو جبر قصورِّ العقل النسانيّ عن إدراك  . فالهدف من نزول القرآن، بوصفه آخر كتاب إلهيٍّ منزَّ

ولا   النجاة.  السبيل  إلى  وهدايته  للإنسان،  المعرفيّ  البُعد  واستكمال  ا،  تامًّ ا 
ً
إدراك السعادة  طريق 

ذاته،   في  مفهومًا  القرآن  كون  بمجرّد  الهدف  هذا  فهم  يتحقّق  ضابطيّة  ضوء  في  يتحقّق  إنّما  بل 

قضاياه ومعانيه. وعليه، فإذا كان فهم القرآن خاضعًا للأذواق الشخصيّة وخاليًا من أيّ ضابطٍ أو  

ن، فإنّ هذا الهدف لن يتحقّق بحال، بل يستلزم ذلك نقضَ الغرض ولغويّة نزول القرآن؛   معيارٍ معیَّ

ساحة ينزّهون  الموحّدين  جميع  أنّ  حین  فإنّ    في  ثمّ،  ومن  لغو.  أو  عبثيٍّ  فعلٍ  كلّ  عن  تعالى  الحقّ 

ا لازمًا لتحقّق غاية الهداية )مصباح يزدي،  
ً
(. وبعبارةٍ  28م: ص2000ضابطيّة فهم القرآن تعدّ شرط

 إذا كان فهمه قائمًا على  
ّ

نزل لهداية البشر، ولا تتحقّق هذه الهداية إلا
ُ
أخرى، إنّ القرآن الكريم قد أ

 .سانية والمنهجيّةالضوابط الل 

 الشواهد القرآنية .5

(، واللغة العربيّة كسائر اللغات تخضع  195إنّ القرآن الكريم نزل »بلسانٍ عربيٍّ مبین« )الشعراء:  

إلى محكماتٍ ومتشابهات )آل   آياته  بنصّه الصريح، يقسّم  أنّ القرآن،  لأصولٍ وقواعد معيّنة. كما 

المرج7عمران:   باعتبارها  الكتاب«،  »أمّ  بأنّها  المحكمات  الآيات  وُصفت  وقد  لسائر  (.  ر  والمفسِّّ ع 

سيّما المتشابهات منها. والطريق الأساس، والمنهج القويم، لفهم مجموع القرآن هو إرجاع  الآيات، ولا

م: 2010المتشابهات إلى المحكمات؛ إذ إنّ هذا هو السبيلُ الآمن من الانحراف في الفهم )مطهري،  

وا 899، ص4ج المنهج  هذا  لمثل  الكريم  القرآن  تقديمَ  وإنّ  على  (.  بيّنًا  شاهدًا  يعدّ  الفهم  في  لآليّة 

 .ضابطيّة فهم وتفسیر القرآن الكريم

 الشواهد الروائيّة .6

معظم الأحاديث التي تشیر إلى قابلية فهم القرآن ولغة الناس العرفية والاجتماعية تدل، بطريقة أو  

المعايیر   للقرآن  الصادقون  المعلمون  قدم  فقد  أيضًا.  الكريم  القرآن  فهم  انضباط  على  بأخرى، 

القرآن    الأساسية لفهمه، والتي كلها تشیر إلى انضباط الفهم والتفسیر، مثل أحاديث أسلوب فهم

وأحاديث التوصية بمعرفة علوم القرآن، حيث وذم الجهل بخصائص القرآن وعلومه. وهذا يعني  

 .أن فهم القرآن منضبط ويتوقف على الوعي بخصائصه



 

  

 
يفتح يعل   رهیضابطيّة فهم القرآن الكريم وتفس /                                                                                                                                 143                                                 

من بین هذه الأحاديث، بعض الفئات تدل بوضوح أكبر على انضباط فهم القرآن وتفسیره: أحاديث  

 النهي عن التفسیر بالرأي، أحاديث »العرض«، وأحاديث »ضرب القرآن«.

وردت في مصادر الفريقین، ووصفها بعض العلماء بالتواتر    :أ. أحاديث النهي عن التفسیر بالرأي

قال الله عز وجل: ما آمن بي  :(. ومن ذلك ما روي عن رسول الله )ص(267م، ص1990)الخوئي،  

أيه كلامي إضافة ضمیر »ه« إلى كلمة »رأي«  .(137، ص18م، ج1988)الحر العاملي،    من فسّر بر

تعني التخصص والاستقلالية؛ أي أن المفسر يعمل على تفسیر القرآن بشكل مستقل استنادًا إلى  

 .(76، ص3م، ج1970فهمه للكلام العربي ومقارنته بكلام البشر )الطباطبائي، 

من هذه الأحاديث، يتضح أن التفسیر بالرأي، إذا لم يكن وفق مراد الله تعالى، مذموم. والرأي في  

 :باب القرآن نوعان

 .مطابق لقواعد اللغة العربية وموافق للكتاب والسنة مع مراعاة ضوابط التفسیر الأخرى  .1

م، 1976غیر متوافق مع القواعد، دون مراعاة الضوابط، وهذا النوع مذموم )الذهبي،   .2

 .(175، ص1ج

« قد نهي فيها عن مزج الآيات بلا ضابط، بل وصف فعله  ب. أحاديث »ضرب القرآن بعضه ببعض

المام   قال  والمنضبط.  المقبول  بالقرآن  القرآن  تفسیر  لمبدأ  مقابلة  تأتي  الأحكام  وهذه  بالكفر. 

 :الصادق)ع(

(. معاني الضرب في  632، ص2م، ج 1990»ما ضرب رجل القرآن بعضه ببعض إلا كفر«)الكليني،  

،  2م، ج1985؛ الطريحي،  32، ص 7م، ج1989اللغة تشمل: المزج والخلط والفوض ى )الفراهيدي،  

 .(. وبالتالي، هذه الأحاديث تدل على وجوب الالتزام بضوابط فهم القرآن وعدم الخروج عنها106ص

تدل على أن فهم القرآن وضابطه يجب أن يكون واضحًا، وإلا يصبح معيار  : ج. أحاديث العرض

 
ً
 .التميیز بین الصالح والطالح في الروايات باطلا

تاريخ العلماء المسلمین، خاصة المفسرین، في كتابة قواعد وأصول  : د. التعامل المنضبط مع القرآن

فوا مئات الكتب منذ نزول القرآن إلى اليوم
ّ
بشكل عام،    .التفسیر دليل على انضباط الفهم، حيث أل

 :يمكن تقسيم معارف القرآن إلى عدة أصناف كما يلي

الجزء الأكبر من معارف القرآن يستمد من ظاهر الآيات، أي أن ظاهر     المعرفة الظاهرة: . أ

الأفراد   لجميع  متاح  القرآنية  والتعليمات  المعارف  هذه  وفهم  معانيها.  مع  يتوافق  الآية 

 .الذين لديهم دراية بلغة القرآن



 

 

 
144 154 -133، صص.1447/  2025 خریفال، 10 دلعد، ا2، المجلد 3السنة  ث،یفي القرآن والحد ةینیالدراسات الب                                     

إلى   .ب الوصول  يمكن  والتي   ،
ً
قليلا أصعب  تكون  التي  المعارف  التعقيد:  المتوسطة  المعرفة 

 .فهمها من خلال الجهد التفسیري والاجتهاد في التأمل في القرآن وربط الآيات ببعضها

المعارف التي فهمها محصور في الراسخین في العلم،   المعرفة الخاصة بالراسخین في العلم: .ت

الكرام بيته  وأهل  النبي)ص(  للناس   أي  يمكن  تتطلب مرتبة علمية عالية لا  والتي  )ع(، 

 .العاديین الوصول إليها إلا بجهد منهجي محدود

 .ولا شك أن فهم جميع هذه الأصناف يتم وفق ضوابط محددة ومنهجية واضحة

 :كمثال على التفاسیر والقرائات غیر المنضبطة للقرآن الكريم، نذكر ما يلي

« )سورة الكهف،   (أ بَحْرَينِّ
ْ
( على أنه مكان التقاء العالمین: عالم الروح  60تفسیر »مَجْمَعَ ال

قال موس ى القلب   باطن الآية:   :وعالم الجسم؛ ففي التفسیر المنسوب إلى ابن عربي جاء

لذلك الشاب النفس ي أثناء تعلقه بالجسد: »لن أفارقك في الحركة والسفر حتى نصل إلى  

م، 2001مجمع البحرين أي مكان التقاء العالمین: عالم الروح وعالم الجسم« )ابن عربي،  

 .(، أو تفسیره على أنه مجمع بحر علم موس ى وعلم الخضر عليهما السلام407، ص1ج

موس ى   العلم وهما  من  البحران  »وقيل  متعددة:  بعد عرض وجوه  الميبدی  يذكر  وأيضًا 

ر فخر الرازي: إن مجمع البحرين كان  ويذك .(715، ص5م، ج1952والخضر« )الميبدي، 

مكان لقاء موس ى عليه السلام مع الخضر، ولم تحدد الآية مكانًا معينًا، وقال البعض: بما  

الرازي،   )فخر  السلام  عليهما  منهما  فالمراد  علم،  بحر  كانا  والخضر  موس ى  م،  1999أن 

وبحسب تعبیر الشهيد الصدر، لا يوجد أي ارتباط لغوي أو سببي بین    .(471، ص21ج

و"بحر "عالم"  العلم«  "لفظي  في  »بحر  قيل:  لو  كما  مستمرة،  قرينة  إلى  يحتاج  لذا   ،

شاهرودي،   ج1985)هاشمي  ص1م،  هذه  189،  مثل  توجد  لا  الكريمة  الآية  وفي   ،)

»مَجْمَعَ   تفسیر  إن  الآية:  تفسیر  ذكر  بعد  الزمخشري  كتب  السبب  لهذا  وربما  القرينة؛ 

الطر  بهذه   » بَحْرَينِّ
ْ
)الزمخشري،  ال منضبطة  غیر  التفسیرية  القرائات  من  م، 1987يقة 

 (. 25م، ص 2007؛ جودة، 731، ص2ج

أنه  :ب( تفسیر بعض المفردات الرمزية   في الآية الرابعة من سورة القصص على  رْعَوْنَ«  تفسیر »فِّ

النفس   أنها  على  السورة  نفس  من  السابعة  الآية  في  مُوس ى«  مِّّ 
ُ
»أ تفسیر  بالسوء؛  الأمارة  النفس 

أنها النفس المطمئنة   في الآية السادسة على  اللوّامة(؛ تفسیر »امرأة فرعون«  السليمة )أو النفس 

وتفاسیر   .(116-114، ص2م، ج2001ه« على أنها القُوَى المفكرة )ابن عربي،  والعارفة؛ تفسیر »أخت 

)البقرة،   الجنة«  وزوجك  أنت  اسكن  آدم  يا  »وقلنا  الآية:  في  »زوج«  تفسیر  مثل  على  35مشابهة   )

 .(28، ص1رجع نفسه، جالنفس وتسمية المرأة حواء تبعًا للملازمة، وتفسیر آدم على أنه القلب )الم 



 

  

 
يفتح يعل   رهیضابطيّة فهم القرآن الكريم وتفس /                                                                                                                                 145                                                 

المنضبط   الروحاني  والنهج  الصوفي  المنضبط  وغیر  الذوقي  النهج  بین  تميیز  وجود  الواضح  ومن 

والحق أن القرآن يحتوي على بطون متعددة وقابل للتأويل، ولكن السؤال المهم هو: هل   بالقانون.

التأويل نفسه له منهج وطريقة وإطار ومعايیر، أم يمكن لأي شخص أن يعرض ما يخطر في قلبه من  

 أفكار على أنه باطن القرآن وتفسیره؟ 

الخاطئة السياسية  التأويلات  تفسیرات    :ج(  مثل  والاجتماعية  السياسية  التفسیرات  بعض  في 

المنضبطة غیر  والتطبيقات  القراءات  هذه  على  الأمثلة  من  العديد  يوجد  فرقان،  ففي    .مجموعة 

التفكیر القرآني كتاب   أنه  أصول  الثانية من سورة البقرة على  في الآية  بالغيب  تفسیر اليمان  ، تم 

إيمان بالغيب الثوري، وبالنسبة للعلاقة بین »الغيب« و»الصلاة«، جاء أن: »جميع المبادئ النظرية  

 .(85م، ص1977لحزب التوحيد في مرحلة الغيب الثوري اجتمعت في كلمة »صلاة« )قاسمي، 

معرفة الظاهرة بالنسبة لمسار نموها وفق قدرتها الوجودية ودائرة   ونفس المرجع عرف الوحي بأنه:

 ( 90تطورها، أو كما قال المام، الانفجار الداخلي وألم السعي للتكامل )المرجع نفسه، ص

الآية:  في  وثورة  قيام  ساعة  أنها  على  »الساعة«  تفسیر  فرقان:  مجموعة  لتفسیر  أخرى  أمثلة  ومن 

)الأعراف،   أيان مرساها«  الساعة  نصر  187»يسألونك عن  يوم  أنه  »اليوم الآخر« على  (، وتفسیر 

 .(84-83م، ص2003الناس في الآية: »من آمن بالله واليوم الآخر« )مصباح يزدي، 

توجد كثیر من هذه التأويلات العلمية الخاطئة للقرآن، والتي تتطلب    :التأويلات العلمية الخاطئةد(  

نذكر أمثلة محدودة  ودقيقًا، وهنا 
ً

ا مستقلا
ً
    :بحث

ً
في الآية: »جاعل الملائكة رسلا تفسیر »الملائكة« 

( على أنها الميكروبات، بحجة أن الملائكة مأخوذة من مادة »مألكة« بمعنى  1أولي أجنحة« )فاطر،  

رسول، تمامًا كما أن الرياح والرعد والبرق رسل إلهيین، لذلك الميكروبات أيضًا رسل الله! وثبت أن  

م،  2001لها أجنحة، لهذا فسّروا الآية على هذا الأساس )أبو حجر،    بعض الميكروبات مثل كولیرا

الثقافة القرآنية  (. ومن الواضح أن »الملا 363-353م، ص1916؛ توفيق صدقي،  437ص في  ئكة« 

تطلق فقط على الملائكة الغيبية، والله تعالى عاقب المشركین الذين نسبوا الأنوثة إلى الملائكة بشدة:  

ويسألون«   شهادتهم  ستكتب  خلقهم  أشهدوا  ا 
ً
إناث الرحمن  عباد  هم  الذين  الملائكة  »وجعلوا 

؛ الأنعام،  11واح وما شابهها )السجدة،  (. وأيضًا لبعض الملائكة مهمات مثل قبض الأر 18)الزخرف،  

أنها ميكروبات27؛ محمد،  61 الملائكة على  تفسیر  تتناسب مع  الآية:    .( وهذه لا  في  تفسیر »دابة« 

( على أنها أقمار صناعية أو  82»وإذا وقع القول عليهم أخرجنا لهم دابة من الأرض تكلمهم« )النمل،  

(،  427-426م، ص2001؛ أبو حجر،  212م، ص1973جو )نوفل،  -سفن فضائية أو صواريخ أرض

)الفيومي،   حي  مخلوق  أي  لـ»دابة«  اللغوي  المعنى  مع  يتوافق  لا  ص1999وهذا  هذا  ؛  100م، 



 

 

 
146 154 -133، صص.1447/  2025 خریفال، 10 دلعد، ا2، المجلد 3السنة  ث،یفي القرآن والحد ةینیالدراسات الب                                     

(، كما أن الآية تتعلق بآيات القيامة ولا تتوافق مع سياق الآيات  369، ص1م، ج1993،  المقصود

( على  5تفسیر »غثاء« في الآية: »فجعله غثاء أحوى« )الأعلى،    .السابقة )أبو حجر، المرجع نفسه( 

)الفراهيدي،   الطوفان  بقايا  أو  القش  أو  الزبد  يعني  العربية  في  أنه  مع  ج1989الفحم،  ،  4م، 

تفسیر »زلزال« في  .(198م، ص1985؛ راغب الأصفهاني،  159، ص8م، ج2000؛ الزهري،  440ص

( على استخراج النفط والغاز  2-1الآية: »إذا زُلزلت الأرض زلزالها وأخرجت الأرض أثقالها« )الزلزال،  

ص1971)الغماري،   ص27م،  نفسه،  المرجع  حجر،  أبو  البروتون  .(433؛  على  »نفس«  تفسیر 

على اللكترون في الآية: »هو الذي خلقكم من نفس واحدة وجعل منها زوجها ليسكن إليها«   و»زوج« 

تفسیر    .(156م، ص1973(، بمعنى خلق البشر من قطبین موجب وسالب )نوفل،  189)الأعراف،  

ا *  
ً
ا * فالعاصفات عصفًا * والناشرات نشرًا * والفارقات فرق

ً
آيات سورة المرسلات: »والمرسلات عرف

لواقع« )المرسلات،   إنما توعدون  (، حيث فسّروا »المرسلات«  7- 1والملقيات ذكرًا * عذرًا أو نذرًا * 

ى أنها منشورات وتحذيرات  و»العاصفات« على أنها قاذفات القنابل، و»الناشرات« و»الفارقات« عل

وزع لرباك العدو)الغماري،   .(16م، ص1971نفسية تُ

في   السيوطي  والغرائبيذكر  أنه    العجائب  القصاص على  تفسیر  مثل  الكرماني،  بن حمزة  لمحمد 

(، أو تفسیر  196م، ص1982؛ السيوطي،  179قصص في الآية: »ولكم في القصاص حياة« )البقرة،  

)السراء،   بإمامهم«  أناس  كل  ندعو  »يوم  الآية:  في  بأم  يُنادون  71»إمام«  الناس  أن  أساس  ( على 

 (.181رجع نفسه، صبأمهاتهم، لا بآبائهم یوم القیامة )الم

المشكلة الأساسية لهذه القراءات أنها ليست قائمة على النقل الصحيح، ولا تتوافق مع أصول اللغة  

والاستنتاج: القراءات الذوقية أو الاستحسانية للقرآن لا تستند إلا إلى   العربية ولا مع سياق الآيات 

والمتصوفة   الباطنية  إن  مطهري:  الأستاذ  يقول  كما  القارئ،  وأغراض  أهداف  وفق  الآيات  تأويل 

بادعاء الفهم الباطني كانوا يؤولون القرآن وفق مصالحهم، وينسبون إليه ما لم يكن له أساس في  

 .(38، ص26م، ج 2010لونه وسيلة لتحقيق أغراضهم )مطهري، روح القرآن، ويجع 

وفي النهاية، تفسیر القرآن أو تأويله يخضع لمبادئ محددة توضح منهجية وقواعد التفسیر والتأويل  

للقرآن يمكن أن يعتبر مطابقًا لمعنى القرآن فقط إذا كان ضمن إطار مبادئ   وأيّ تفسیر أو قراءة 

ولذلك، فإن التأويلات أو القراءات  لغوية ودلالية عقلائية، وبناء على دلائل عقلية ونقلية معتبرة 

الباطنية التي لا تلتزم بهذا الطار، حتى لو احتوت على بعض الحقائق، لا يمكن اعتبارها مستندة  

 .إلى كلام الله، ولا يجوز نسبها للقرآن بحجة الوصول إلى باطنه أو حقيقته

 

 



 

  

 
يفتح يعل   رهیضابطيّة فهم القرآن الكريم وتفس /                                                                                                                                 147                                                 

 الخاتمة والنتیجة  .7

القواعد   .1 من  منظومة  على  تقوم  عقلائيّة،  منهجيّة  عمليّة  الكريم  القرآن  وتفسیر  فهم  إنّ 

ف تحقّقُ هذه العمليّة من جهة على المعرفة  
ّ
والأصولِّ اللغويّة، والدلاليّة، والتواصليّة. ويتوق

خرى على الحاطة بالأصول ا
ُ
لعامّة  الدقيقة ببنية اللغة العربيّة وعقودها التداوليّة، ومن جهة أ

بيان مقاصده خاطب   في  تعالى  الحاكمة على الحوار والتواصلِّ في منطقِّ العقلاء؛ إذ إنّ الله 

 .البشر وفقَ الطريقة العقلائيّة نفسها

انتقال   .2 أنّ  التفهيم والتفاهم  تحليل عمليّة  إراديّ، ويظهر  اختياريّ  الفهم والتفسیر فعل  إنّ 

السليم   الاستعمال  خلال  من   
ّ

إلا يتحقّق  لا  ب 
َ
والمخاط م 

ّ
المتكل بین  صحيحًا   

ً
انتقالا المعنى 

مّ فإنّ فعل ا 
َ
م، والدراك الدقيق لها من جانب المتلقّي. ومن ث

ّ
لتفسیر،  للألفاظ من جانب المتكل

ا، خاضعٌ لضوابط محدّدة وقابلة للتقويم والقياس ا إراديًّ
ً
 .بوصفه نشاط

المسلمین،   .3 المفسّرين  وسیرة  والروايات،  الكريم،  القرآن  من  المستفادة  المتعدّدة  الشواهد  إنّ 

  
ً
د ضابطيّة فهم القرآن وتفسیره. وبناءً على ذلك، لا تكون أيّ قراءة أو تفسیر معتبرة

ّ
جميعها تؤك

 إذا جرت في إطار الأصول اللغويّة، والعقلائيّ 
ّ

 إلى المرادِّ اللهيّ إلا
ً
ة، والنقليّة المعتبرة.  ومنسوبة

حيث   من  ذاتها  في  كانت صحيحة  فمهما  الطار،  هذا  عن  الخارجة  والتأويلات  القرائات  أمّا 

 .المحتوى المعرفيّ، فلا يصحّ إسنادها إلى كلام الوحي ولا عدّها تفسیرًا للقرآن الكريم
 

  



 

 

 
148 154 -133، صص.1447/  2025 خریفال، 10 دلعد، ا2، المجلد 3السنة  ث،یفي القرآن والحد ةینیالدراسات الب                                     

 المصادر  
 القرآن الكريم 

( الدين محمد.  أبوعبد الله، محيي  عربي(.  2001ابن عربي،  ابن  التراث  تفسیر  إحياء  دار  بیروت:   .

 العربي.

 . بیروت: دار الفكر.لسان العرب(. 1956ابن منظور، محمد بن مكرم. )

 . بیروت: دار المدار السلامي. التفسیر العلمي للقرآن في المیزان(. 2001أبو حجر، أحمد عمر. )

 . طهران: منشورات مركز. بنية وتأويل النص(. 1993أحمدي، بابك. )

( حسین.  محمد  الكفاية(.  1995الأصفهاني،  شرح  في  الدراية  سيد  نهاية  منشورات  قم:  ایران،   .

 الشهداء )ع(.

. إیران،  »منهج العلامة الطباطبايي في التفسیر«، معرفة العلامة الطباطبائيأوس ي، علي. )ب.ت(.  

 قم: منشورات أسوة. 

( وآخرون.  أكبر  علي  القرآن(.  2000بابايي،  تفسیر  للبحوث  منهجية  الحوزه  مرکز  قم:  إیران،    .

 ومنشورات سمت. 

 . 373و 372، رقم مجلة المنار (. »دروس سنن الأكوان«. 1916توفيق صدقي، محمد. )

 . بیروت: دار الكتب العلمية. التعريفات(. 2003الجرجاني، أبوالحسن علي بن محمد. )

. طهران: مركز وثائق  الحركات والمنظمات الدينية والسياسية في إيران(. 2004جعفريان، رسول. )

 الثورة السلامية.

 . إیران، قم: منشورات إسراء. التفسیر الموضوعي(. 1999جوادي آملی، عبدالله. )

 . إیران، قم: منشورات إسراء.تسنيم(. تفسیر 1999................... )

. القاهرة:  الاتجاه الصوفي عند أئمة تفسیر القرآن الكريم(.  2007جودة، محمد أبو الیزید المهدي. )

 دار الجودية.

 . قم: مؤسسة آل البيت. وسائل الشيعة(. 1988الحرّ العاملي، محمد بن حسن. )

( الأصول«. 1996حسني، سيد حميد رضا.  منظور هرمنيوطيقیا وعلم  النص من  معنى  »تعيین   .)

 . 100–54، ص4و 3، عدد پژوهش حوزه

 . بیروت: مؤسسة آل البيت لحياء التراث.كفاية الأصول (. 1991خراساني، محمد كاظم. )

)تحقيق: محمد إسحاق فياض(.    محاضرات في أصول الفقه (.  1990الخوئي، سيد أبوالقاسم. )

 قم: دار الهادي. 



 

  

 
يفتح يعل   رهیضابطيّة فهم القرآن الكريم وتفس /                                                                                                                                 149                                                 

( الأصول (.  2009....................  قم:    مصباح  إیران،   الحسيني(.  واعظ  سرور  محمد  )تحقيق: 

 مؤسسة إحياء آثار المام الخوئي. 

 . إیران، قم: مؤسسة إحياء آثار المام الخوئي. البيان.................... )ب.ت(. 

 . بیروت: دار الكتب الحديثة. التفسیر والمفسرون(. 1976الذهبي، محمد حسین. )

. الكويت: طباعة أحمد حسن  مقدمة جامع التفاسیر(.  1985راغب الأصفهاني، حسین بن محمد. )

 فرحات.

 . إیران، قم: مركز إدارة.هرمنيوتيك ومنطق فهم دين(. 2004رباني کلبايکاني، علي. )

 . إیران، قم: مرکز الحوزه والجامعة للبحوث. منهج تفسیر القرآن(. 2004رجبي، محمود. )

 . بیروت: دار المعرفة. تفسیر القرآن الحكيم )تفسیر المنار(رشيد رضا، محمد. )ب.ت(. 

 .18، رقم قبسات(. »منطق فهم الدين«. 2000رشاد، محمد علي. )

 . بیروت: دار المعرفة.البرهان في علوم القرآن(. 1990الزركش ي، بدر الدين. )

 . بیروت: دار الكتاب العربي. الكشاف عن غوامض التنزيل(. 1987الزمخشري، جار الله محمود. )

( باقر.  محمد  الأصول (.  2000الصدر،  علم  في  والدراسات  دروس  الأبحاث  مركز  قم:  إیران،   .

 التخصصية للشهيد الصدر. 

. تحقيق: السيد محمود الهاشمي. إیران، قم: مؤسسة بحوث في علم الأصول (.  2005.................. )

 دائرة المعارف الفقهية السلامية.

 . إیران،  قم: مكتبة طوس. عيون أخبار الرضا)ع((. 1984الصدوق، محمد بن علي. )

 ( القرآن(.  1997الطباطبائي، سيد محمد حسین.  تفسیر  في  الصدارات المیزان  دفتر  قم:  إیران،   .

 السلامية.

 . إیران، قم: بوستان كتاب.القرآن في الإسلام(. 2007............................ )

( حسن.  بن  فضل  القرآن(.  1994الطبرس ي،  تفسیر  في  البيان  الأعلمي  مجمع  مؤسسة  بیروت:   .

 للمطبوعات. 

 . بیروت: دار المعرفة. جامع البيان في تفسیر القرآن(. 1991الطبري، محمد بن جرير. )

 . بیروت: دار ومكتبة الهلال.مجمع البحرين(. 1985الطريحي، فخر الدين. )

 . تحقيق وضبط: بیروت: دار السلامية.نهج البلاغة(. 1991عبده، محمد. )

 . بیروت: دار النفائس. أصول التفسیر وقواعده(. 1986العك، خالد عبد الرحمن. )



 

 

 
150 154 -133، صص.1447/  2025 خریفال، 10 دلعد، ا2، المجلد 3السنة  ث،یفي القرآن والحد ةینیالدراسات الب                                     

 ( حسین.  محمد  النائيني،  الأصول (.  2000الغروي  ائد  كاظمي(.    فو علي  محمد  الشيخ  )تحقيق: 

 إیران،  قم: مؤسسة النشر السلامي.

 . إیران، طهران: مطبعة الحيدري. مدخل التفسیر(. 1976فاضل اللنكراني، محمد. )

. إیران،  قم: مرکز الحوزه للبحوث  معيارية تفسیر القرآن؛ المناهج والتحديات(.  1976فتحي، علي. )

 ومنشورات سمت. 

 . بیروت: دار إحياء التراث العربي. مفاتيح الغيب(. 1999فخر الرازي، محمد بن عمر. )

 . إیران، قم: منشورات هجرت. كتاب العین(. 1989الفراهيدي، خليل بن أحمد. )

آني(. 1977قاسمي، داوود )المشهور بـ: أكبر کودرزي(. ) . إیران، طهران: مجموعة  أصول الفكر القر

 فرقان.

 )ترجمة: مراد فرهادبور(. طهران: منشورات جيل.  الحلقة النقدية(. 1992كوزنزهوي، ديفيد. )

 )تحقيق: شمس الدين(. بیروت: دار التعارف. أصول الكافي (. 1990الكليني، محمد بن يعقوب. )

. دمشق: دار  معايیر القبول والرد في تفسیر النص القرآني(.  2008محمد الحسین، عبد القادر. )

 الحوثاني للدراسات القرآنية. 

( تقي.  محمد  يزدي،  القراءات(.  2003مصباح  التعليمية  تعدد  الخميني  المام  مؤسسة  قم:   .

 والبحثية.

 .18، عدد قبسات«. منطق فهم القرآن(. »2000....................... )

 . إیران، قم: منشورات صدرا. مجموعه آثار(. 2010مطهري، مرتض ى. )

( هادي.  محمد  القشيب(.  1998معرفت،  ثوبه  في  والمفسرون  الجامعة  التفسیر  مشهد:  إیران،   .

 الرضوية للعلوم السلامية.

 . إیران، طهران: منشورات أمیر كبیر. كشف الأسرار وعدة الأبرار(.  1952الميبدی، أحمد بن محمد. )

 . إیران، طهران: آفتاب توسعه.سر النص(. 2002نصري، عبدالله. )

( وآخرون.  فريدريك  الحديثة(.  2000نيتشه،  وآخرون(.    الهرمنيوطیقیا  أحمدي  بابك  )ترجمة: 

 إیران،  طهران: نشر مركز.

 .29، ص4، السنة السادسة، عدد  24، العدد  معرفت(. »المعنى والتفسیر«.  1998واعظي، أحمد. )

. إیران، طهران: مرکز الثقافة والفکر السلامي  مقدمة في الهرمنيوطیقیا(.  2007واعظي، أحمد. )

 للبحوث. 

 .3، العدد مجلة كلية الآداب(. »الفهم المنطقي للقرآن الكريم«. بغداد: 1961صالح الشماع. )



 

  

 
يفتح يعل   رهیضابطيّة فهم القرآن الكريم وتفس /                                                                                                                                 151                                                 

. إیران،  قم: مؤسسة بيت  مبادئ الكلام والاجتهاد في فهم القرآن الكريم(.  1998هادوي، مهدي. )

 الحكمة الثقافية.

 ( في علم الأصول (.  1985هاشمي شاهرودي، سيد محمود.  الطباعة: المجمع  بحوث  بدون مکان   .

 العلمي للشهيد الصدر. 

References 

The Holy Qur'an 

'Abduh, Muhammad (1991), Nahj al-Balaghah, Explanation and 

Verification: Beirut: Al-Dar al-Islamiyyah, [In Arabic]. 

Abu Hajr, Ahmad 'Umar (2001), Al-Tafsir al-'Ilmi lil-Qur'an fi al-

Mizan, Beirut: Dar al-Madar al-Islami, [In Arabic]. 

Ahmadi, Babak (1993), Structure and Interpretation of the Text, 

Tehran: Nashr Markaz,[In Persian]. 

'Akk, Khalid 'Abd al-Rahman (1985), Usul al-Tafsir wa Qawa'iduh, 

Beirut: Dar al-Nafa'is, [In Arabic]. 

Al-'Amili, al-Shaykh al-Hurr (1991), Wasa'il al-Shi'ah, Research and 

Publication: Qom: Mu'assasat Al al-Bayt (a) , [In Arabic]. 

Al-Dhahabi, Muhammad Husayn (1976), Al-Tafsir wa al-Mufassirun, 

Beirut: Dar al-Kutub al-Hadithah, [In Arabic]. 

Al-Fadil al-Lankarani, Muhammad (1976), Madkhal al-Tafsir, Tehran: 

Matba'at al-Haydari , [In Arabic]. 

Al-Farahidi, Khalil ibn Ahmad (1988), Kitab al-'Ayn, Qom: Nashr 

Hijrat, [In Arabic]. 

Al-Gharawi al-Na'ini, Muhammad Husayn (2000), Fawa'id al-Usul, As 

Recounted by: Shaykh Muhammad 'Ali al-Kazimi, Qom: Mu'assasat 

Nashr Islami, [In Arabic]. 

Al-Hurr al-'Amili, Muhammad ibn al-Hasan (1988), Wasa'il al-Shi'ah, 

Qom: Mu'assasat Al al-Bayt (a) , [In Arabic]. 

Al-Jurjani, Abu al-Hasan 'Ali ibn Muhammad (2003), Al-Ta'rifat, 

Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, [In Arabic]. 

Al-Khoei, Abu al-Qasim (2009), Misbah al-Usul, As Recounted by: 

Muhammad Sarwar Wa'ez al-Husayni, Mu'assasat Ihya' Athar al-Imam 

al-Khoei, [In Arabic]. 

Al-Khoei, Abu al-Qasim (n.d.), Al-Bayan, Qom: Mu'assasat Ihya' Athar 

al-Imam al-Khoei, [In Arabic]. 



 

 

 
152 154 -133، صص.1447/  2025 خریفال، 10 دلعد، ا2، المجلد 3السنة  ث،یفي القرآن والحد ةینیالدراسات الب                                     

Al-Khoei, Sayyid Abu al-Qasim (1989), Mahadharat fi Usul al-Fiqh, 

As Recounted by: Muhammad Ishaq Fayyadh, Qom: Dar al-Hadi, [In 

Arabic]. 

Al-Khurasani, Muhammad Kazim (1991), Kifayat al-Usul, Beirut: 

Mu'assasat Al al-Bayt (a) li Ihya' al-Turath, [In Arabic]. 

Al-Kulayni, Muhammad ibn Ya'qub (1990), Usul al-Kafi, Research: 

Shams al-Din, Beirut: Dar al-Ta'aruf, [In Arabic]. 

Al-Maybudi, Ahmad ibn Muhammad (1992), Kashf al-Asrar wa 'Uddat 

al-Abrar, Tehran: Amir Kabir. 

Al-Raghib al-Isfahani, al-Husayn ibn Muhammad (1984), Muqaddimat 

Jami' al-Tafasir, Kuwait: Edited by Ahmad Hasan Farahat, [In Arabic]. 

Al-Sadr, Muhammad Baqir (2000), Durus fi 'Ilm al-Usul, Qom: Markaz 

al-Abhath wa al-Dirasat al-Takhasusiytah lil Shahid al-Sadr, [In 

Arabic]. 

Al-Sadr, Muhammad Baqir (2005), Buhuth fi 'Ilm al-Usul, As 

Recounted by: Sayyid Mahmud al-Hashimi, Qom: Mu'assasat Da'irat 

Ma'arif al-Fiqh al-Islami, [In Arabic]. 

Al-Saduq, Muhammad ibn 'Ali (1984), 'Uyun Akhbar al-Rida (a), Qom: 

Kitabfurushi Tus, [In Arabic]. 

Al-Salih al-Shamma' (1961), "The Logical Understanding of the Noble 

Qur'an", Baghdad: Majallat Kulliyat al-Adab, No. 3, [In Arabic]. 

Al-Tabari, Muhammad ibn Jarir (1991), Jami' al-Bayan fi Tafsir al-

Qur'an, Beirut: Dar al-Ma'rifah, [In Arabic]. 

Al-Tabarsi, Fadl ibn al-Hasan (1994), Majma' al-Bayan fi Tafsir al-

Qur'an, Beirut: Mu'assasat al-A'lami lil Matbu'at, [In Arabic]. 

Al-Tabataba'i, Sayyid Muhammad Husayn (1996), Al-Mizan fi Tafsir 

al-Qur'an, Qom: Daftar Intisharat Islami, [In Arabic]. 

Al-Tabataba'i, Sayyid Muhammad Husayn (2007), The Qur'an in Islam, 

Qom: Bustan Kitab, [In Arabic]. 

Al-Turayhi, Fakhr al-Din (1985), Majma' al-Bahrayn, Beirut: Dar wa 

Maktabat al-Hilal, [In Arabic]. 

Al-Zamakhshari, Jar Allah Mahmud (1986), Al-Kashshaf 'an 

Ghawamid al-Tanzil, Beirut: Dar al-Kitab al-'Arabi, [In Arabic]. 

Al-Zarkashi, Badr al-Din (1990), Al-Burhan fi 'Ulum al-Qur'an, Beirut: 

Dar al-Ma'rifah, [In Arabic]. 

Babaei, Ali Akbar, et al. (2000), Methodology of Qur'an Interpretation, 

Qom: Pajuhishgah Hawzeh wa Danishgah and SAMT ,[In Persian]. 



 

  

 
يفتح يعل   رهیضابطيّة فهم القرآن الكريم وتفس /                                                                                                                                 153                                                 

Cousineau, David (1992), The Critical Circle, Translated by: Morad 

Farhadpour, Tehran: Nashr Gil ,[In Persian]. 

Fakhr al-Razi, Muhammad ibn 'Umar (1999), Mafatih al-Ghayb, 

Beirut: Dar Ihya' al-Turath al-'Arabi, [In Arabic].  

Fathi, Ali (2017), The Criteriology of Qur'an Interpretation; 

Approaches and Challenges, Qom: Pajuhishgah Hawzeh wa Danishgah 

and SAMT,[In Persian].  

Gadamer, Hans Georg, 1994. Truth and Method, Continum New York. 

Gawdah, Muhammad Abul-Yazid al-Mahdi (2007), The Sufi Trend 

Among the Imams of Interpreting the Noble Qur'an, Cairo: Dar al-

Gawdiyah, [In Arabic]. 

Hadavi, Mahdi (1998), The Theological Principles of Ijtihad in 

Understanding the Noble Qur'an, Qom: Mu'assasah Farhangi Khaneh 

Kherad,[In Persian]. 

Hasani, Seyyed Hamid Reza (1996), "Determining the Meaning of the 

Text from the Perspective of Hermeneutics and the Science of 

Principles", Pajuhish-e Hawzeh, No. 3 & 4, pp. 54-100,[In Persian]. 

Hashemi Shahroudi, Seyyed Mahmoud (1984), Buhuth fi 'Ilm al-Usul, 

[No place]: Al-Majma' al-Ilmi li al-Shahid al-Sadr, [In Arabic]. 

Hirsch, E. D, 1967.Validity in Interpretation, Yale University Press. 

Ibn al-'Arabi, Abu 'Abdullah, Muhyi al-Din Muhammad (2001), Tafsir 

Ibn al-'Arabi, Beirut: Dar Ihya' al-Turath al-'Arabi, [In Arabic]. 

Ibn Manzur, Muhammad ibn Mukarram (1955), *Lisan al-'Arab*, 

Beirut: Dar al-Fikr, [In Arabic]. 

Isfahani, Muhammad Husayn (1995), Nihayat al-Dirayah fi Sharh al-

Kifayah, Qom: Intisharat Sayyid al-Shuhada (a) , [In Arabic]. 

Jafariyan, Rasul (2004), Religious-Political Currents and Organizations 

in Iran, Tehran: Markaz Asnad Engelab Islami,[In Persian]. 

Javadi Amoli, Abdollah (1999), Tasnim, Qom: Esra,[In Persian]. 

Javadi Amoli, Abdollah (1999), Thematic Interpretation, Qom: Esra,[In 

Persian]. 

Ma'rifat, Muhammad Hadi (1998), Al-Tafsir wa al-Mufassirun fi 

Thawbihi al-Qashib, Mashhad: Al-Jami'ah al-Radawiyyah lil 'Ulum al-

Islamiyyah, [In Arabic]. 

Misbah Yazdi, Muhammad Taqi (2000), "The Logic of Understanding 

the Qur'an", Qabasat, No. 18,[In Persian]. 



 

 

 
154 154 -133، صص.1447/  2025 خریفال، 10 دلعد، ا2، المجلد 3السنة  ث،یفي القرآن والحد ةینیالدراسات الب                                     

Misbah Yazdi, Muhammad Taqi (2003), The Plurality of Readings, 

Qom: Mu'assasah Amuzi wa Pajuhishi Imam Khomeini,[In Persian]. 

Motahhari, Morteza (2010), Collected Works, Qom: Sadra ,[In 

Persian]. 

Muhammad al-Husayn, 'Abd al-Qadir (2008), Ma'ayir al-Qubul wa al-

Radd li Tafsir al-Nass al-Qur'ani, Damascus: Dar al-Hawthani lil 

Dirasat al-Qur'aniyyah, [In Arabic]. 

Nasri, Abdollah (2002), The Secret of the Text, Tehran: Aftab 

Tose'eh,[In Persian]. 

Nietzsche, Friedrich, et al. (2000), Modern Hermeneutics, Translated 

by: Babak Ahmadi, et al., Tehran: Nashr Markaz,[In Persian]. 

Osi, Ali (n.d.), "The Method of 'Allamah Tabataba'i in Interpretation", 

Shenakhtnameh-ye 'Allamah Tabataba'i, Qom: Osveh, [In Arabic]. 

Qasemi, Davoud (Pseudonym: Akbar Goodarzi) (1977), The Principles 

of Qur'anic Thought, Tehran: Guruh Furqan,[In Persian]. 

Rabbani Golpayegani, Ali (2004), Hermeneutics and the Logic of 

Understanding Religion, Qom: Markaz Modiriyat,[In Persian]. 

Rajabi, Mahmoud (2004), Qur'an Interpretation Method, Qom: 

Pajuhishgah Hawzeh wa Danishgah,[In Persian]. 

Rashad, Muhammad Ali (2000), "The Logic of Understanding 

Religion", Qabasat, No. 18,[In Persian]. 

Rashid Rida, Muhammad (n.d.), Tafsir al-Qur'an al-Hakim (Tafsir al-

Manar), Beirut: Dar al-Ma'rifah, [In Arabic]. 

Tawfiq Sidqi, Muhammad (1878), "Lessons from the Sunnat al-

Ka'inat", Majallat al-Manar, No. 372 & 373, [In Arabic]. 

Va'ezi, Ahmad (1998), "Meaning and Interpretation", Ma'rifat 24, Year 

6, No. 4, p. 29,[In Persian]. 

Va'ezi, Ahmad (2007), An Introduction to Hermeneutics, Tehran: 

Pajuhishgah Farhang wa Andisheh Islami,[In Persian]. 

 


