
 
 Vol. 2, Issue. 4 (Series 8), Spring 2025, pp. 461-470 

 

Glimpses into the Status of the Arabic Language and Its 

Connection to the Qur’anic Miracle 
 

Hamed Sedghi* 

 
* Professor, Department of Arabic Language and Literature, Faculty of Literature and 

Humanities, Kharazmi University, Tehran, Iran. 

Email: sedghi@khu.ac.ir                                           orcid.org/0000-0002-5520-6634 

 

Abstract 
This study seeks to highlight the status of the Arabic language in Islamic 

consciousness and to demonstrate its historical and epistemological interrelation with 

the Qur’an and its miraculous nature. It traces the presence of Arabic in the lives of 

Muslims—both Arabs and non-Arabs—analyzes the particularities of its linguistic 

structure, and situates it within the miracle of Prophet Muhammad (peace be upon 

him and his family) in comparison with the miracles of other prophets. The study 

begins from the premise that Arabic is not merely a national tongue, but a 

civilizational and religious language whose foundations, codification, and creative 

texts were shaped by scholars from both Arab and non-Arab backgrounds. It argues 

that understanding the rhetorical miracle of the Qur’an depends on possessing solid 

scientific competence in this language. Employing a descriptive–analytical 

methodology, the research surveys texts from literary and rhetorical heritage, 

Qur’anic evidence, as well as historical and contemporary examples that demonstrate 

the continued eagerness of new Muslims to learn Arabic in order to comprehend the 

foundational text of the religion. The study concludes that with the revelation of the 

Qur’an, Arabic moved from being the “language of the Arabs” to the “language of 

Muslims.” The richness of its lexicon, its derivational system, and the precision of the 

relationship between sounds and meanings constitute essential elements enabling it to 

carry the miraculous Qur’anic discourse and distinguish the miracle of the Seal of the 

Prophets from the miracles of previous prophets. 
 

Keywords: Arabic language, Qur’anic miracle, Shu‘ūbiyya, ṣarf (linguistic 

derivation), Arabic poetry. 
 

Received: February 3, 2025 Revised: March 12, 2025 Accepted: April 1, 2025 

Article type: Research Article 
 

   10.30497/ISQH.2025.249728.1082 

Publisher: Imam Sadiq University  © The Author(s).     

How to cite: Sedghi, H. (2025). Glimpses into the Status of the Arabic Language and Its Connection to 

the Qur’anic Miracle. Interdisciplinary Studies of Quran & Hadith, 2(4), 461-470. doi: 

10.30497/isqh.2025.249728.1082 

mailto:sedghi@khu.ac.ir
https://orcid.org/0000-0002-5520-6634
https://doi.org/10.30497/isqh.2025.249728.1082
https://orcid.org/0000-0002-5520-6634
https://doi.org/10.30497/isqh.2025.249728.1082


 
 470-461، صص.1446/  2025 الربیع، 8 العدد، 4المجلد  ،2السنة  القرآن والحدیث،ي ف الدراسات البینیة 

 

 

 ومضات في منزلة اللغة العربية وصلتها بإعجاز القرآن الكريم 
 

   *حامد صدقي 

 أستاذ، قسم اللغة العربية وآدابها، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة خوارزمي، طهران، إيران.  *

 sedghi@khu.ac.ir                                                                                                       0000-0002- 5520-6634أورکيد: 
 

   الملخص

تسعى هذه الدراسة إلى إبراز منزلة اللغة العربية في الوعي الإسلامي، وبيان تلازمها التاريخي والمعرفي مع القرآن الكريم  

بيان   ثم  اللغوية،  بنيتها  في حياة المسلمين عربًا وغير عرب، وتحليل خصوصيات  تتبّع حضورها  وإعجازه، من خلال 

 بمعجزات الأنبياء الآخرين. تنطلق الدراسة من فرضية  موقعها في معجزة النبي محمد صلى الله علي
ً
ه وآله وسلم مقارنة

 حضارية دينية أسهم في بنائها وتقعيدها وإبداع نصوصها أعلام 
ٌ
مفادها أنّ العربية ليست مجرّد لسان قومي، بل لغة

اسخة في هذه اللغة. وتعتمد  من العرب وغير العرب، وأنّ فهم إعجاز القرآن البياني يتوقف على امتلاك كفاية علمية ر 

أمثلة  جانب  إلى  الكريم،  القرآن  من  وشواهد  والبلاغي،  الأدبي  التراث  من  نصوصًا  يستقرئ  تحليليًا  وصفيًا  منهجًا 

للدين.   س  المؤسِّّ النص  لفهم  العربية  م 
ّ
تعل على  الإسلام  في  الداخلين  إقبال  استمرار  على  تبرهن  ومعاصرة  تاريخية 

العربية قد انتقلت مع نزول القرآن من طور »لغة العرب« إلى طور »لغة المسلمين«، وأنّ ثراء  وتخلص الدراسة إلى أنّ 

معجمها ونظامها الاشتقاقي ودقة علاقات الأصوات بالمعاني يمثل عناصر جوهرية في قابليتها لحمل الخطاب القرآني  

    المعجز، وفي تميّز معجزة النبي الخاتم عن معجزات الأنبياء السابقين. 
 

 المفردات الرئيسية

 . اللغة العربية؛ إعجاز القرآن؛ الشعوبية؛ الصرفة؛ الشعر العربي

 

2025 نیسان 1 :القبول  تاریخ  

 

ةمحکم ةعلمی :ةلالمقا نوع  

2025آذار   12: المراجعة خیتار   

 

 2025 شباط 3 تاریخ الوصول:

10.30497/ISQH.2025.249728.1082 
 

   السلامالإمام الصادق علیهة جامع: لناشرا    

ن(و ؤلفالم) المؤلف  ©           

(, 4)2,  في القرآن والحديث  ةی نیالدراسات الب(. ومضات في منزلة اللغة العربية وصلتها بإعجاز القرآن الكريم.  2025صدقي, حامد . ):  ةحالالإ 

461 -470 .doi: 10.30497/isqh.2025.249728.1082 

  

https://orcid.org/0000-0002-5520-6634
mailto:sedghi@khu.ac.ir
https://doi.org/10.30497/isqh.2025.249728.1082
https://orcid.org/0000-0002-5520-6634
https://DOI.org/10.30497/isqh.2025.249294.1069


 

  

 
في منزلة اللغة العربية وصلتها بإعجاز القرآن الكريمومضات  يحامد صدق  /                                                                               463                                                 

   المقدمة .1

  وأهدافه إشكالية البحث وأهميته .1-1

تُطرح في هذه الدراسة إشكالية العلاقة بين اللغة العربية والقرآن الكريم، من حيث كون العربية  

وتنبع   الإسلامية.  للأمة  والحضارية  الدينية  الهوية  ل 
ّ
تشك في  دورها  الإلهي، ومن حيث  الوحي  وعاء 

سئلة حول جدوى  أهمية هذا البحث من الحاجة إلى إعادة تأمل منزلة العربية في زمن تتكاثر فيه الأ 

على   الإسلام  في  الداخلين  إقبال  على  مستمرة  شواهد  مقابل  في  العربية،  البيئات  خارج  مها 
ّ
تعل

بيان تلازم العربية مع الإسلام   اكتسابها لفهم النص القرآني في لغته الأصلية. تهدف الدراسة إلى: 

ربي؛ وتحليل خصوصيات  عبر التاريخ؛ واستقصاء إسهام غير العرب في خدمة العربية والأدب الع

 بمعجزات الأنبياء الآخرين؛ وقراءة  
ً
في إعجاز القرآن مقارنة للعربية؛ وإبراز موقعها  اللغوية  البنية 

ا   منهجًا وصفيًّ الدراسة  وتعتمد  المعطيات.  هذه  في ضوء  كـ»الصرفة«  الكلامية  الأطروحات  بعض 

ا يستفيد من شواهد قرآنية، ونصوص تراثية أدبية وبلا  تاريخية ومعاصرة  تحليليًّ غية، ومن أمثلة 

    ذات دلالة على موضوع البحث.

   اللغة العربية والتلازم بينها وبين الإسلام .2

   من »لغة العرب« إلى »لغة المسلمين« .2-1

م  
ّ
إنّ الإقبال على الإسلام، عبر العصور وفي مختلف الأقطار، ارتبط اقترانًا واضحًا بالإقبال على تعل

العرب«   بين »لغة  السياق  في هذا  الدين ولغته. ويُفرَّق  بين  تلازمًا وثيقًا  يعكس  بما  العربية،  اللغة 

في كثير من   إليه  المضاف  المضاف عن  فيه  يختلف  قد  إضافة  تركيب  وبين  بوصفها  الخصائص، 

أنّ   يُستنتج  مّ 
َ
ث ومن  الإسلامي.  والخطاب  الكريم  للقرآن  ملازمة  صفة  بوصفها  العربية«  »اللغة 

العربية، وإن كانت في صدر الإسلام لسان العرب، قد تحوّلت بعد نزول القرآن وانتشار الإسلام إلى  

بالعربية، ويكتبون  لغة المسلمين جميعًا؛ إذ صار الداخلون في الإسلام من الأمم الأخرى   مون 
ّ
يتكل

الفتوحات الإسلامية ونشوء   أنّ حركة  يُبرز هذا المحور  والمعارف.  العلوم  في مختلف  بها  ويؤلفون 

ا للمشاركة في  
ً
م العربية شرط

ّ
ا صار فيه تعل ا حضاريًّ

ً
المراكز العلمية في الأمصار الجديدة أفرزت نمط

 عن    الحياة العلمية والدينية. وهكذا أصبحت العربية
ً

لغة الفقه والحديث والكلام والتفسير، فضلا

الفضاء   في  عربية  غير  عناصر  انصهار  عزّز  مما  متقدّمة،  عصور  في  والتدوين  الإدارة  لغة  كونها 

    اللساني العربي.

   إسهام غير العرب في خدمة اللغة العربية والأدب العربي .3



 

 

 
464 470 -461، صص.1446/  2025 الربیع، 8 دلعد، ا4، المجلد 2السنة  ث،یفي القرآن والحد ةینیالدراسات الب                                        

والبلاغة   والنحو  الصرف  في  العلماء  كبار  من  جملة  أنّ  وهي  العربية،  تاريخ  في  بارزة  ظاهرة  هناك 

والشعراءلم يكونوا من العرب من حيث الأصل الإثني، ومع ذلك أسهموا إسهامًا جوهريًا في تطوير  

الطبقات من أسماء أعلامٍ من   به كتب  بما حفلت  التذكير  الموالي  العربية وخدمة علومها. ويكفي 

والعجم الذين ارتبطت بهم مدارس نحوية وبلاغية رائدة، بما يدلّ على أن الانتماء اللغوي قد تجاوز  

    الانتماء العرقي.

يُستند في بيان إسهام غير العرب في الأدب العربي إلى مصنفات كبرى في تراجم الشعراء الذين قالوا  

شعرهم بالعربية في القرون الرابع والخامس والسادس الهجري، مثل: يتيمة الدهر في محاسن أهل  

للثعالبي)الثعالبي،   )الباخرزي1983العصر  للباخرزي  العصر  أهل  وعصرة  القصر  ودمية   ،)  ،

الإصفهاني،  1985 الأصفهاني)العماد  للعماد  العصر  وجريدة  القصر  وخريدة  حيث  1999(،   ،)

أفردت هذه الأعمال أجزاء واسعة لشعراء من إيران، وشعراء أصفهان، وشعراء ما وراء النهر. كما  

أنّ نماذج مثل سعدي، والطغرائي صاحب »لامية العجم«، تعكس بلوغ غير العرب مستوى رفيعًا  

ا في البلاد العربية، وهو ما  في  لم يُعرف عنه طول المقام  بالعربية، مع أن بعضهم  لإبداع الشعري 

في اللسان العربي لأدباء من    – وهو أعلى درجات التمكن اللغوي    –يشير إلى أن الشعر   قد تحقّق 

    خارج الدائرة القومية الضيقة.

أبي نواس  الشعوبية وسؤال الانتماء اللغوي في .4    اتهاماتهم لبشار بن برد و

هـ( 167–95في تحليل الاتهامات الموجّهة في بعض المصادر إلى عدد من الشعراء، مثل بشار بن بُرد )

أو    (164، ص12: ج  2004فاتحي نژاد،  هـ(، بوصفهم من دعاة الشعوبية)196–133وأبي نواس )

ممن يفضّلون غير العربي على العربي تبرز مفارقة منهجية، تتمثل في التساؤل عن مدى إمكان أن  

داخل   بالبنان  إليه  ويُشار  العربية،  اللغة  في  المرموق  الشاعر  منزلة  يبلغ  ثم  العرب  الإنسان  يكره 

الثقافي)ابن برد،   أن الذي    (. وهذا عمل مستحیل ومن الطبیعي2003؛ أبو نواس،  2004فضائها 

ها. فتخلص  یرغب في لغة ما یتجول في أنحائها وینشد أشعارا بها ویکتب أعماله العلمیة والأدبیة ب 

القراءة إلى أنّ كثيرًا من الاتهامات بالشعوبية لا يقوم على أسس علمية متينة، وأنّ بعض النصوص  

يستدعي   مما  خاصة،  فعل  وردود  تحدٍّ  سياقات  أو  معينة  تاريخية  ظروف  إلى  تعود  قد  المنسوبة 

أ  التعميم. ويتعزّز هذا الاستنتاج باستحضار سيرة  بي نواس الذي  تفسيرات موضوعية بعيدًا عن 

:  2003فاتحي نژاد،  نُقل عنه حرصه على ارتياد القبائل العربية لتلقّي اللغة من مواردها الأصيلة )

دَمة العربية لا خصومها.(421، ص5ج
َ
    ، بما يجعله في عداد خ

م العربية وفهم الإسلام والقرآن .5
ّ
   واللسان العربي شرط لفهم الإعجاز تعل



 

  

 
في منزلة اللغة العربية وصلتها بإعجاز القرآن الكريمومضات  يحامد صدق  /                                                                               465                                                 

لدى    الحاضر  العصر  في  يتجدد  بل  منقطعة،  تاريخية  ظاهرة  ليس  العربية  م 
ّ
تعل على  الإقبال 

أمض ى   ثم  اعتنق الإسلام،  السياق حكاية شاب فرنس ي  في هذا  الغرب. وتُروى  في  الجدد  المسلمين 

أن بعض   إلى حدّ  الكلام،  في  الطلاقة  بلغ درجة ملحوظة من  العربية حتى  م 
ّ
تعل في  خمس سنوات 

    تذة الناطقين بالعربية أقرّوا بتقصيرهم أمام إتقانه. الأسا

ها  
ّ
بيانية، واستيعاب دلالاته الدقيقة، كل فإنّ فهم الإسلام كما هو، وفهم القرآن بوصفه معجزة 

أمور مشروطة بامتلاك قدرة معتبرة على التعامل مع النص العربي في لغته الأصلية. ومن ثمّ تغدو  

لغة مجرّد  لا  الوحي،  لفهم  لازمًا  مفتاحًا  الجدد  للمسلمين  الديني  الوعي  في  لغات    العربية  بين  من 

    عدّة.

   خصوصية البنية اللغوية للعربية .6

   وكمال الخلق وتعليم البيان والأسماء العربية بين »اللغة الأرضية« ونشأة اللغة .6-1

في   الشائع  بالمعنى  عادية  »أرضية«  لغة  تكون  أن  تتجاوز  العربية  بأنّ  القول  إلى  تميل  رؤية  هناك 

 إلى ملاحظات تاريخية ولغوية )البیطار،  
ً
(. 2006؛ الرفاعي،  5:  2005نظريات نشأة اللغة، مستندة

 بقوة الشعر الجاهلي المنسوب إلى ما يقرب من مئة وخمسين سنة قبل الإ 
ً

سلام، مع  ويُستدلّ أولا

غياب دلائل تاريخية قاطعة على مسار تطور تدريجي طويل يفسّر هذا المستوى العالي من النضج  

الفني. كما يُشار إلى مؤلفات معاصرة في موضوع »إعجاز الكلمة في القرآن الكريم« وغيرها، تميل إلى  

     تأكيد خصوصية العربية وبنيتها.

هناك العدید من الآيات القرآنية تسلط الضوء على العلاقة بين خلق الإنسان واللغة، مثل قوله  

يمٍ﴾ )التين،   قْوِّ
َ
ت حْسَنِّ 

َ
أ ي  فِّ نسَانَ  قْنَا الإِّ

َ
ل
َ
قَدْ خ

َ
بَيَانَ﴾  4تعالى: ﴿ل

ْ
مَهُ ال

َّ
عَل نسَانَ   ِّ

ْ
قَ الإ

َ
ل
َ
(، وقوله: ﴿خ

حْ 4–3)الرحمن،  
َ
أ  ُ

َّ
اللَّ تَبَارَكَ 

َ
﴿ف وقوله:  )المؤمنون،  (،  ينَ﴾  قِّ الِّ

َ
خ
ْ
ال آدَمَ  14سَنُ  مَ 

َّ
﴿وَعَل وقوله:   ،)

هَا﴾ )البقرة،  
َّ
ل
ُ
سْمَاءَ ك

َ
(. وتُفهم هذه الشواهد في إطار تأكيد كمال الخلق، ومن ضمنه تمكين  31الأ

بأنّ   يدعم القول  بها العالم من حوله، وهو ما  بها الخطاب الإلهي ويفهم  يتلقى  الإنسان من لغةٍ 

    .جزء من كمال الإنسان لا عارض خارجيّ عليهوجود اللغة 

   ودلالات الأصوات وتعميق الفرادة ثراء المعجم العربي والنظام الاشتقاقي .6-2

المعطيات المعجمية تُظهر مدى ثراء العربية في مستوى الجذور والمشتقات، ومن ذلك ما يُنقل عن  

الجذر   من  يتفرع  أن  يمكن  اللغوية،  الجذور  من  الألوف  على عشرات  اشتماله  من  العرب  لسان 

ظ لا  الواحد منها عشرات الصيغ ذات المعاني المتباينة. ويُلاحظ أنّ عددًا غير قليل من هذه الألفا

المجتمع   يدعو  كان  عمّا  السؤال  يثير  الذي  الأمر  المعاصرة،  اليومية  حياته  في  العربي  إليه  يحتاج 



 

 

 
466 470 -461، صص.1446/  2025 الربیع، 8 دلعد، ا4، المجلد 2السنة  ث،یفي القرآن والحد ةینیالدراسات الب                                        

من   الهائل  الكم  هذا  مثل  إنتاج  إلى  والإمكانات،  الظواهر  المحدودة  الصحراوية  ببيئته  الجاهلي، 

د الجذر الواحد شبكة من  
ّ
يول في العربية، حيث  أنّ النظام الاشتقاقي  الكلمات. ويُستفاد من هذا 

هذه اللغة    المعاني عبر صيغ صرفية متعدّدة وتركيب سياقي متنوّع، يمثل عنصرًا جوهريًا في تفوّق 

بين بعض    .وقدرتها على استيعاب المعاني الدقيقة والمتجددة والملاحظات تشير إلى علاقة محتملة 

الأصوات اللغوية وبعض الحقول الدلالية في العربية، من قبيل ما يقال عن حضور حرف النون في  

ما يُذكر عن دلالة    ألفاظ ترتبط بالخفاء والاستتار، مثل: »جنة«، و»جن«، و»أجنّة«، و»جنين«، أو 

الحركة في بعض الألفاظ الأخرى. ولا يُقصد بهذه الأمثلة بناء نظرية صوتية مكتملة، بقدر ما يُراد  

منها الإشارة إلى أنّ التعمّق في دراسة المفردات العربية يكشف عن شبكة دقيقة من العلاقات بين  

اللغة وعلوّها على مستوى المنظومة  الأصوات والدلالات، الأمر الذي يعزّز اليقين بخصوصية هذه  

    الدلالية والصرفية.

وطبيعة التحدّي   مفهوم إعجاز القرآن وتطوّر المصطلح وتميّزه عن معجزات الأنبياء الآخرين .7

   القرآني

مصطلح »إعجاز القرآن« لم يتبلور في صيغته الاصطلاحية إلا في أواخر القرن الثالث الهجري، وأنّ  

التعبير )شاکر، ب.ت.(. ويُعرَّف الإعجاز من خلال   أوائل من استعمل هذا  يُذكر ضمن  الجاحظ 

ح بمثال الشخص الذي   يُطلب منه  معنى العجز عن الإتيان بالمثل بعد ادّعاء القدرة عليه؛ كما يُوضَّ

    رفع ش يء فيُقرّ بقدرته عليه، ثم يتبيّن عجزه عند محاولة الفعل.

ا من هذا التعريف، يُقرأ موقف العرب من القرآن، حيث واجهوه بلغتهم، ووجدوا أنفسهم  
ً
انطلاق

عاجزين عن الإتيان بسورة من مثله، على الرغم من امتلاكهم أدوات    – بعد التفكير في معارضته    –

لإثب  معيارًا  القرآني  التحدّي  يصبح  وهكذا  ب.ت.(.  في عصرهم)الجرجاني،  والفصاحة  ات  البلاغة 

عجز المخاطبين عن مجاراة النص، لا على مستوى المعنى فحسب، بل على مستوى النظم والبيان  

    .معًا

في المقارنة بين معجزة القرآن ومعجزات الأنبياء السابقين، فمعجزة موس ى عليه السلام تمثلت في  

العصا في سياق عصر شاع فيه السحر، ومعجزة عيس ى عليه السلام تمثلت في إحياء الموتى في سياق  

، بينما جاءت معجزة النبي محمد صلى الله  (210، ص17المجلس ي، ب.ت: جطبّي وروحي مخصوص)

عليه وآله وسلم في صورة نصّ لغويّ معجز يتجاوز حدود الزمان والمكان، ويظلّ تحدّيه قائمًا على  

 امتداد العصور.

   نظرية الصرفة وأثرها في فهم الإعجاز .8



 

  

 
في منزلة اللغة العربية وصلتها بإعجاز القرآن الكريمومضات  يحامد صدق  /                                                                               467                                                 

مين، وفي مقدّمتهم الشريف المرتض ى، الذي رأى أنّ العرب  
ّ
سب إلى بعض المتكل

ُ
مبحث »الصرفة« ن

كانوا في الأصل قادرين على الإتيان بمثل القرآن، لكنّ الله صرفهم عن ذلك، فكان الإعجاز من جهة  

تُطرح هذه    (.323-327،  2:ج1984المنع الإلهي لا من جهة عجزهم الذاتي ابتداءً)الشریف المرتض ى،  

البيانية   البنية  في  أنها لا تلغي ضرورة النظر  إلى  التاريخي والكلامي، مع الإشارة  النظرية في سياقها 

للنص القرآني، بل تفتح بابًا لمزيد من النقاش حول تداخل العامل الغيبي مع الخصائص اللغوية  

بوصفها أحد الأوجه الممكنة    الداخلية في تفسير ظاهرة الإعجاز. ومن ثمّ يمكن النظر إلى الصرفة

    .لفهم التحدّي القرآني، لا الوجه الحاسم الوحيد

   وحدة الدين ووحي القرآن  .9

يْكَ وَمَا  
َ
ل وْحَيْنَا إِّ

َ
ي أ ذِّ

َّ
وحًا وَال هِّ نُ ىٰ بِّ

ينِّ مَا وَص َّ نَ الدِّّ مْ مِّ
ُ
ك
َ
رَعَ ل

َ
يُستحضر في هذا الموضع قوله تعالى: ﴿ش

﴾ )الشورى،   يهِّ وا فِّ
ُ
ق رَّ تَفَ

َ
 ت

َ
ينَ وَلا يمُوا الدِّّ قِّ

َ
نْ أ

َ
ىٰ أ يس َ ىٰ وَعِّ

يمَ وَمُوس َ بْرَاهِّ هِّ إِّ يْنَا بِّ
(، حيث يُلحظ  13وَصَّ

ق  التفريق  
ّ
يتعل ما  في  و»وصّينا«  وسلم،  وآله  عليه  محمد صلى الله  النبي  في خطاب  »أوحينا«  بين 

 وَحْيٌ يُوحَىٰ﴾  
َّ

لا نْ هُوَ إِّ هَوَىٰ  إِّ
ْ
قُ عَنِّ ال بالأنبياء السابقين. ويُربط هذا الاستخدام بقوله تعالى: ﴿وَمَا يَنْطِّ

كونه كلام  4–3)النجم،   في  القرآني  الوحي  يؤكد خصوصية  بما  العرب،  (،  بلسان  ل  المنزَّ تعالى  الله 

والذي عجزوا عن الإتيان بمثله. فإنّ بعض الأفعال الخارقة التي قد يدّعي البشر القدرة على فعلها،  

م إمكانه بقدرات بشرية محضة، لا يُعدّ من باب الإعجاز بل من باب الإبلاس   مثل إحياء الموتى إذا زُعِّ

هذا التمييز توطئة للتأكيد على أنّ الإعجاز القرآني قائم    (. ويأتي 15-28:  2013والغرور )عیاش ي،  

الباب   بالعجز عن مجاراته، وأنّ هذا  إلى البشر، مع إقرارهم  بياني ومعرفي صريح موجّه  تحدٍّ  على 

    .يظل مفتوحًا لمزيد من البحث والتفصيل في دراسات لاحقة

   النتائج:

تُثبت المناقشة التاريخية والفكرية أنّ اللغة العربية تحوّلت، منذ نزول القرآن، من لغة جماعة   -

قومية إلى لغة حضارية جامعة للمسلمين، وأنّ توصيفها بـ»لغة الإسلام« أدقّ من حصرها في إطار  

    »لغة العرب«.

يُظهر استقراء جهود العلماء والأدباء من غير العرب في ميادين النحو والصرف والبلاغة والشعر   -

أنّ العربية حظيت بخدمة علمية وإبداعية واسعة من خارج محيطها الإثني، بما يعكس انجذابًا إلى  

    اللغة من حيث هي وعاء للوحي ومعرفة دينية، لا مجرّد أداة تواصل قومي.



 

 

 
468 470 -461، صص.1446/  2025 الربیع، 8 دلعد، ا4، المجلد 2السنة  ث،یفي القرآن والحد ةینیالدراسات الب                                        

د   -
ّ
يشير التحليل اللغوي إلى أن ثراء المعجم العربي، وكثافة الجذور، واتساع طاقة الاشتقاق، وتول

الدلالات   استيعاب  في  متفوّقة  تجعلها  مميزة  بنية  العربية  يمنح  السياقي،  التركيب  عبر  المعاني 

    الدقيقة، وهو ما يُستثمر في بيان القرآن وإيقاعه.

 تُبرز أن اللسان الإنساني جزء   -
ً
تدعم القراءة القرآنية لفكرة »تعليم البيان« و»تعليم الأسماء« رؤية

تتلاءم على نحو    –بما تحمله من نظام دقيق في الأصوات والدلالات    –من كمال الخلق، وأنّ العربية  

    خاص مع أداء وظيفة الوحي القرآني.

تُبرز الدراسة أن إعجاز القرآن يختلف عن معجزات الأنبياء الآخرين من حيث كونه معجزة لغوية    -

معرفية مستمرة، تدعو إلى التحدّي عبر البيان، وتظلّ صالحة للدرس عبر العصور، وأنّ الأطروحات  

ا من البحث  الكلامية مثل »الصرفة« لا تلغي البعد البياني العميق للنص القرآني بل تستدعي مزيدً 

 النقدي فيه.

 

  



 

  

 
في منزلة اللغة العربية وصلتها بإعجاز القرآن الكريمومضات  يحامد صدق  /                                                                               469                                                 

 المراجع والمصادر 

 القرآن الکریم 

     إيران.. طهران.  12(. »مقالة بشار بن برد«. دائرة المعارف الإسلامية الكبرى،  2004ابن برد، بشار. )

– 419،  5(. »مادة أبو نواس«. دائرة المعارف الإسلامية الكبرى،  2003أبو نواس، الحسن بن هاني. )

    إيران.. طهران. 445

( الحسن.  أبو  )ط  1985الباخرزي،  العصر  أهل  وعُصرة  القصر  دمية  مكي  2(.  سامي  تحقيق   ،

    العاني(. الكويت: دار العروبة.

     (. عمّان، الأردن.1(. إعجاز الكلمة في القرآن الكريم )ط 2005البيطار، حسام. )

(. بيروت، لبنان:  2(. يتيمة الدهر في محاسن أهل العصر )ط  1983الثعالبي، أبومنصور عبدالملك. )

     دار الكتب العلمية.

(. بيروت، لبنان:  3الجرجاني، عبدالقاهر بن عبدالرحمن. )بدون تاريخ(. دلائل الإعجاز في القرآن )ج  

    دار المعرفة.

( عدنان.  )ط  2006الرفاعي،  الكبرى  المعجزة  للطباعة  1(.  الخير  دار  مؤسسة  سوريا:  دمشق،   .)

    والنشر.

السعودية:   مصر/جدّة،  القاهرة،  القرآن.  إعجاز  مداخل  تاريخ(.  )بدون  محمد.  محمود  شاكر، 

     مطبعة المدني ودار المدني.

، تحقيق سيد أحمد حسيني(.  2(. رسائل الشريف المرتض ى )ج  1984الشريف المرتض ى علم الهدی. )

    قم، إيران: دار القرآن الكريم.

( الدين.  محمدصفي  الأصفهاني،  )ط  1999العماد  إصفهان(  فضلاء  ذكر  )في  التراث  مرآة   .)1  .)

     إيران.طهران. 

   (. القاهرة، مصر.86–85(. »القرآن: إعجاز أم إبلاس«. مجلة فصول، )2013عياش ي، منذر. )

  - ، طهران  5( ، مقالة أبو نواس، دائرة المعارف الإسلامية الكبرى، ج2003فاتحي نژاد، عنایت الله. )

  إيران.

--------------------( )بالفارسية(،  2004.  الكبرى  الإسلامية  المعارف  دائرة  برد،  بن  بشار  مقالة   ،  )

 إيران.  - ، طهران 12ج

(.  17المجلس ي، محمد باقر. )بدون تاريخ(. بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار )ج 

   طهران، إيران: دار الكتب الإسلامية.



 

 

 
470 470 -461، صص.1446/  2025 الربیع، 8 دلعد، ا4، المجلد 2السنة  ث،یفي القرآن والحد ةینیالدراسات الب                                        

Bibliography 

The Holy Qur’an. 

Abū Nuwās, al-Ḥasan ibn Hānīʾ. (2003). “Mādah Abū Nuwās.” The Great 

Islamic Encyclopedia, 5, 419–445. Tehran, Iran.   

al-Bakhkhārī, Abū al-Ḥasan. (1985). Dumyat al-qaṣr wa-ʿuṣrat ahl al-ʿaṣr 

(2nd ed., ed. Sāmī Makki al-ʿĀnī). Kuwait: Dār al-ʿUrūbah.   

al-Bayṭār, Ḥussām. (2005). Iʿjāz al-kalima fī al-Qurʾān al-karīm (1st ed.). 

Amman, Jordan.   

al-Jurjānī, ʿAbd al-Qāhir ibn ʿAbd al-Raḥmān. (n.d.). Dalāʾil al-iʿjāz fī al-

Qurʾān (Vol. 3). Beirut, Lebanon: Dār al-Maʿrifah.   

al-Majlisī, Muḥammad Bāqir. (n.d.). Biḥār al-anwār al-jāmiʿah li-durar akhbār 

al-aʾimmah al-aṭhār (Vol. 17). Tehran, Iran: Dār al-Kutub al-Islāmiyyah.   

al-Rifāʿī, ʿAdnān. (2006). Al-muʿjizah al-kubrā (1st ed.). Damascus, Syria: 

Mu’assasat Dār al-Khayr li-l-Ṭibāʿah wa-l-Nashr.   

al-Sharīf al-Murtaḍā, ʿIlm al-Hudā. (1984). Rasāʾil al-Sharīf al-Murtaḍā (Vol. 

2, ed. Sayyid Aḥmad Ḥusaynī). Qom, Iran: Dār al-Qurʾān al-Karīm.   

al-Thaʿālibī, Abū Manṣūr ʿAbd al-Malik. (1983). Yatīmat al-dahr fī maḥāsin 

ahl al-ʿaṣr (2nd ed.). Beirut, Lebanon: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah.   

al-ʿAyāshī, Mundhir. (2013). “Al-Qurʾān: Iʿjāz am iblās?” Fusūl Journal, (85–

86). Cairo, Egypt.   

al-ʿImād al-Iṣfahānī, Muḥammad Ṣafī al-Dīn. (1999). Mirʾāt al-turāth (fī dhikr 

fuḍalāʾ Iṣfahān) (1st ed.). Tehran, Iran.   

Bashshār ibn Burd. (2004). “Maqālat Bashshār ibn Burd.” The Great Islamic 

Encyclopedia, 12. Tehran, Iran.   

Fathi-Nejad, ʿInāyat Allāh. (2003). “Abū Nuwās.” The Great Islamic 

Encyclopedia, Vol. 5. Tehran, Iran.   

Fathi-Nejad, ʿInāyat Allāh. (2004). “Bashshār ibn Burd.” The Great Islamic 

Encyclopedia (in Persian), Vol. 12. Tehran, Iran.   

Shākir, Maḥmūd Muḥammad. (n.d.). Madākhil iʿjāz al-Qurʾān. Cairo, Egypt / 

Jeddah, Saudi Arabia: Maṭbaʿat al-Madanī wa-Dār al-Madanī. 
 


