
 
 Vol. 2, Issue. 4 (Series 8), Spring 2025, pp. 517-542 

 

Classification of the Uses of History in Qur’anic Exegesis 
 

     Hossein Shojaei*  

 
* PhD Graduate of the Department of Quran and Hadith Sciences, Faculty of Islamic 

Studies and Theology, Tehran University, Tehran, Iran. 

Email: shojaeihosein030@gmail.com                          orcid.org/0000-0002-4351-6467 

 

Abstract 
Qur’anic exegetes have relied on multiple motives for employing history, and this 

study seeks to define and clarify these motives. Using a descriptive–analytical 

methodology and through the study of exegetical and historical sources, four 

fundamental functions of history in relation to Qur’anic interpretation have been 

identified: (1) The ethical–educational role, which is among the most important and 

widespread approaches in exegetical vision, influenced by the Qur’anic orientation 

and the writers of the Prophet’s biography, viewing history as a mirror of lessons and 

admonition; (2) The socio–political role, emerging mainly in the contemporary period 

through social exegesis, regarding history as a source for recognizing divine laws and 

presenting paths for civilizational and political reform of society; (3) The sectarian 

role, seeking to highlight the significance of opinions, individuals, or sectarian beliefs 

as gateways to historical data; and (4) The exegetical–artistic role, involving raising 

awareness of the past to better understand the verses, complementing and refining 

historical awareness by uncovering new evidence, and correcting or refuting 

inaccurate historical perceptions. The findings of this article reveal that awareness of 

the past does not necessarily occupy priority in the use of history within Qur’anic 

exegesis. Rather, the ethical–educational approach holds a central position. For this 

reason, it is necessary to consider the growth of historical knowledge as well as the 

changing expectations of contemporary audiences in the historical approach. Serious 

attention should be given to the development of the exegetical–artistic approach and 

efforts should be made to cultivate it. 

Keywords: exegesis, history, interaction between history and exegesis, uses 

of history. 
 

Received: February 8, 2025 Revised: March 24, 2025 Accepted: April 13, 2025 

Article type: Research Article 
 

     10.30497/ISQH.2025.249147.1066 

Publisher: Imam Sadiq University  © The Author(s).     

How to cite: Shojaei, H. (2025). Classification of the Uses of History in Qur’anic Exegesis. 

Interdisciplinary Studies of Quran & Hadith, 2(4), 517-542. doi: 10.30497/isqh.2025.249147.1066 

mailto:shojaeihosein030@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-4351-6467
https://doi.org/10.30497/isqh.2025.249147.1066
https://orcid.org/0000-0002-4351-6467
https://Doi.org/10.30497/isqh.2025.249147.1066


 
 542-517، صص.1446/  2025 الربیع، 8 العدد، 4المجلد  ،2السنة  القرآن والحدیث،ي ف الدراسات البینیة 

 

 

 القرآن  ري تصنيف استخدامات التاريخ في تفس 
 

   *حسين شجاعي

 جامعة طهران،طهران، إيران.  عة،یالدراسات الإسلامية والشر  ةیکل ث،ی ن والحدآقسم علوم القر  یخريج الدکتوراه ف *

 shojaeihosein030@gmail.com                                                                                   0000-0002-4351-6467أورکيد: 
 

   الملخص

التار  للاستفادة من  متعددة  القرآن دوافع  وتب  خیاعتمد مفسرو  البحث بصدد تعريف  اتبع    ن ییوهذا  الدوافع.  هذه 

التوص المنهج  الحاضر  التفس  یلی التحل-یف یالبحث  المصادر  دراسة  خلال  من  تم  أربع    ة،یخی والتار   ةیر یوقد  تحديد 

التربوي، وهو من أهم المناهج وأكثرها رواجا في  -خلاقيالدور ال .۱:ر یمع التفس  خیوظائف عمل أساسية في تعامل التار 

تاب الس
ُ
الدور  .  ۲مرآة العِبرة والاعتبار؛    خی النبوية وهو يعتبر التار   رة یرؤية المفسرين وهو متأثر بالتوجه القرآني وك

 في الفترة المعاصرة من خلال التفاس  اس ي،یالس-الاجتماعي
ً
في التاريخ    يرى وهو    ةیالاجتماع  ر یوهذا الدور ظهر اساسا

والنِحل، وهو  - دور الفِرق .۳للمجتمع؛    اس يیمنبعا للتعرف على السنن الإلهية وعرض سُبل الإصلاح الحضاري والس

-ري یالدور التفس.۴  ة؛یخیالذي يسعى لمنح الهمية للآراء، والشخاص أو منح معتقدات الفِرق بوابة للبيانات التار 

أ ا لفهم  بالماض ي  التوعية  ويشمل  الجد  قیوتدق  لیوتكم  ات،یللآ   فضل لفني،  الدلة  عبركشف  الماض ي   دة یالوعي 

التار   حیوتصح الوعي  ردّ  في   خيیأو  لزوما  الولوية  لايحتل  بالماض ي  الوعي  أن  لنا  تكشف  المقالة  نتائج  غیرالصحيح. 

المر . ولهذا السبب    هذافي    ةیالتربوي يمتلك مكانة محور -القرآن، بل إن النهج الخلاقي  ر یاريخ في تفاسالاستفادة من الت

توقعات المخاطبین المعاصرين في نهج التاريخ وتجدر متابعة    ر ییوكذلك تغ  خ یينبغي لنا أن ننظر إلى نمو معرفة التار 

الفني والعمل على تنمية  -ري یللنهج التفس  ایوأن يكون لنا  توجها جد  ر یوالتفس  خ یالتطور الجدي في موضوع تعامل التار 

 هذا النهج.
 

 المفردات الرئيسية

 . خیاستخدامات التار  ر،یوالتفس  خیالتفاعل بین التار  خ،یالتار  ر،یالتفس

 

2025 نیسان 31 :القبول  تاریخ  

 

ةمحکم ةعلمی :ةلالمقا نوع  

2025  آذار  24: المراجعة خیتار   

 

 2025 شباط 8 تاریخ الوصول:

10.30497/ISQH.2025.249147.1066 
 

   السلامالإمام الصادق علیهة جامع: لناشرا    

ن(و ؤلفالم) المؤلف  ©           

. 542-517(,  4)2,  في القرآن والحديث  ةین یالدراسات البالقرآن.    ر ی(. تصنيف استخدامات التاريخ في تفس2025. )  نی, حسيشجاع:  ةحالالإ 

doi: 10.30497/isqh.2025.249147.1066 

  

https://orcid.org/0000-0002-4351-6467
mailto:shojaeihosein030@gmail.com
https://doi.org/10.30497/isqh.2025.249147.1066
https://orcid.org/0000-0002-4351-6467
https://doi.org/10.30497/isqh.2025.249147.1066


 

  

 
القرآن ر یتصنيف استخدامات التاريخ في تفس يحسین شجاع  /                                                                                                        519                                                 

 بیان الموضوع

تولید المعرفة في التفسیر يحصل من خلال تعامل مختلف العلوم مع بعضها البعض. والتاريخ هو  

لنا من   يتضح  لفهم القرآن. ونظرا للأوضاع الحالية فإنه  بها المفسرون  التي يستعین  أحد المعارف 

أن   إلى  التوصل  يمكن  للمفسرين،  التاريخية  البحوث  نوع  خلال  من  وكذلك  التاريخ  علم  خلال 

تطور ظروف  ا من  بالرغم  حتى  البحوث؛  تلك  في  النظر  إعادة  من  نوعا  يتطلب  هذين  بین  لعلاقة 

التاریخية. وهنا يطرح هذا   توجهاتهم الماضية في مواجهة البحوث  يتابعون  لكن المفسرين  التاريخ، 

ات السؤال وهو كيف يمكن أن يودي ذلك إلى تطوير تعامل التاریخ مع التفسیر؟ إن أحد أهم الإجراء

التي يجب القيام بها في هذا المجال يتمثل في التعرف على كيفية تعامل التاریخ والتفسیر مع بعضهما  

في   التاریخ  فعل  معرفة  في  تتمثل  اتخاذها  ينبغي  خطوة  أول  فإن  الهدف  هذا  بلوغ  ولجل  البعض 

 . تفاسیر القرآن

وكما يتضح لنا من دراسة التفاسیر،فإن لدى مفسري القرآن دوافع مختلفة يبحثون عنها من خلال  

 بشكل محض حول الوعي بالماض ي. وبالرغم من كل  
ً
التعامل مع التاریخ ولاتنحصر أهدافهم لزوما

ساس  ذلك، فإن معظم البحوث المعاصرة التي تعالج الجوانب التاريخية لتفاسیر القرآن، تقوم على أ

افتراض هذا المر، والذي يشیر إلى أن المفسرين استعانوا بالتاريخ فقط للتوصل إلى الحقيقة عبر  

لاب بخش وزملاءه في مقالات »دورالتاریخ في تفسیر  
ُ
الروايات السابقة. وهنا تتضح لنا رؤية المؤلف ک

وزملا  بخش  لاب 
ُ
العصرالجاهلي«)ک تاریخ  على  التأكید  من خلال  الكریم  و»دور 2012ؤه،  القرآن   )

لاب بخش و زملاءه،  
ُ
( وكذلك فإن ما قام به  2012تاریخ صدر الإسلام في تفسیر القرآن الكریم« )ک

وفتح   الكریم«)حسیني  القرآن  تفسیر  في  التاریخي  التوجه  »مباديء  مقالة  في  اللهى  وفتح  حسیني 

التاریخ. ولهذا السبب لن2015اللهى،   لهذا النوع من رؤية  لو    (يمثل نموذجا  يكون هنالك مبالغة 

زعم البعض أنه لم يتم حتى الآن التعرف على بحوث مستقلة تفصیلیة ومنظمة، حول سبل تعامل  

التاریخ مع التفسیر، وأنه لم تصدر تحلیلات حول ذلك. ولهذا السبب فإن السؤال الساس ي الذي  

  :يسعى هذا البحث للإجابة عنه يتمثل في السؤال حول 

» ماهية الدوافع والجهود الرئيسية التي دفعت مفسري القرآن للتعامل بالتاریخ والاستعانة به في  

 مسیرة تفسیر و فهم الآیات«  

وضرورة الإجابة على هذا السؤال هي بسبب أن مفسري القرآن كانوا حسب تلقیهم من صنع التاریخ،  

يرون أمامهم أدوارا مختلفة للتاريخ وهم يقسمونها بصورة عامة إلى أربع مجموعات. وهذه الدوار  

الخلاقي الدور   عن  عبارة  هي  تراتبية  بصورة  المقالة  في  وردت  ا-التي  والدور  - لاجتماعيالتربوي، 



 

 

 
520 542 -517، صص.1446/  2025 الربیع، 8 دلعد، ا4، المجلد 2السنة  ث،یفي القرآن والحد ةین یالدراسات الب                                      

الفني. وما يأتي فيما بعد ذلك هو تبیان كل فعل  -والنِحل و الدور التفسیري -السیاس ي، ودور الفِرق 

من تلك الفعال ودورها في مجال التاریخ. ومن الطبیعی أنه نتیجة لطرح هذا البحث سوف يتعین  

لدوار التي  وفق اقتضاءات العصر الحالي وما يتوقعه الجيل المعاصر من التاریخ اليوم هو أنه أي ا

 . يجب الاهتمام بها أكثر من غیرها في هذا التعامل

 الأخلاقي -الدور التربوي  .1

وحسب رؤية التأثیر العملي ،فإن أكثر الدوار الرائجة للفائدة المترتبة في الاعتماد على التاريخ والذي  

، هو الدور   التاريخ  إليه أيضا والذي جعلهم يستعينون بصورة مناسبة مع  أثار اهتمام المفسرين 

للتاریخ في بُعد الخلاق الفردیة. وهذه الرؤية لا تختص بالعالم الإسلامي فحسب؛    التربوي والإصلاحي

بل إنها تمثل التوجه الرائج في العالم مابعد المتقدم وأنه يمكن ملاحظة حضور ذلك حتى في تاریخ  

أقدم باعتباره  من    هیرودوت  روایة  لتقديم  تامة  جهود  هیرودوت  بذل  فلقد  أيضا.  تاریخی  مصدر 

احة، إن الهدف من رواية أحداث الماض ي رواية تحمل معها تعاليم أخلاقیة وتربوية.فهو يذكر بصر 

التوترات والحروب بین إیران والیونان هو بيان دور النوايا، والسلوكيات وقرارات الفراد في تحقق  

  .(54-53، صص 2010الانتصارات أو الهزائم )سأوث غیت، 

وأما في الفعل الخلاقي ، فيكون مشهد التاريخ صدى للتفاعل المتبادل بین السلوك والعقوبة والمؤرخ  

يقدم لمخاطبيه تعليمات مايجب ومالايجب فعله بالاتكاء على هذا التفاعل. وفي هذا المشهد يكون  

للإنسان ويمكن عبر  التاریخ المرآة التي تعكس السلوكيات، والعمال والقرارات الفردیة والاجتماعیة  

ذلك التعرف على كيفية بلوغ السعادة أو سقوط الطرف الآخر في الضلال والفساد. وفي هذا التلقی،  

يكون الماض ي بمثابة مرآة العبرة. المرآة التي يمكن من خلالها صنع حال الإنسان ومستقبله، وإضاءة  

بو  أكبر  الإنسان بصورة  فأكثر وتعريف  أكثر  الإنسانية  في  الرسالة  به  القيام  له  ينبغي  الذي  اجبه 

(؛ وهذا المر يجعل المفكرين وعلماء النساب المسلمین  40،ص2، ج  1989حياةه الدنيا)مسعودي،  

أقدم   منذ  بها  المسلمین  وكبارالزعماء  الملوك  لتوعية  ضرورية  والخبار  النساب  علم  أن  يؤکدون 

بأن العلوم  تلك  يتجاهلون  الذين  الشخاص  وتوصيف  )یاقوت  العصور  المعرفة  عديمي  هم 

 .(58، ص 1، ج 1991الحموي، 

تاریخا من للمخاطبین  تقدم  التاریخیة  أدى طيلة    فالعِبر  المر  والتربويه؛ وهذا  الدروس الخلاقية 

التعلیم وبین  التاریخ  بین  تنفصم  لن  قوية  علاقة  إيجاد  إلى  )استنفورد،    التاريخ  والتربیة 

(.لقد عرض الماضون تعليمات حول كيفية التعايش عبر بوابة رواية التاریخ.  113-109،صص 2014

أو وصف حياة مختلف   النصر  أو  الهزيمة  بعوامل  الخاصة  التجارب  لنا  التعليمات قدمت  وتلك 

الروایات التاریخیة  الفراد في إطار القصص والحكايات، وكانت توضح لنا ذلك عبر أشكال الملاحم و 



 

  

 
القرآن ر یتصنيف استخدامات التاريخ في تفس يحسین شجاع  /                                                                                                        521                                                 

في   التأثیر  من  العلى  الحد  تترك  لكي  والمشوق  والمنسجم  السلس  البیان  من  نصوص  خلال  ومن 

 .المخاطبین

من    وللقرآن الكريم أيضا رؤية تربوية وأخلاقیه للتاریخ فهو يدعو بشكل متواصل مخاطبيه للعِبرة

التاریخ. والشاهد على ذلك إنه في أكثر من عشر آیات من القرآن الكريم يدعو المسلمین للسیر في  

مم وأخذ العبرة مما حل بهم)لمشاهدة الآیات انظر إلی: مرس ي  
ُ
الرض ورؤية ما حل بالماضین من الا

یوسف/67،ص2009بیومي،   إلی:  انظر  )کنموذج  الحج/ 109(  الروم/46؛  الفاطر/9؛   ؛ 44؛ 

(،  42؛ الروم/20؛ العنكبوت/69؛ النمل/36؛ النحل/11؛ النعام/137عمران/؛ آل82و  21الغافر/

مم الماضية ، يدعو القرآن الكريم مخاط
ُ
بيه إلى  وفضلا عن ذلك فإنه في أية إشارة منه إلى مصیر الا

مم ، مثلما ورد في سورة الشعراء من خلال ذكره مصیر عشر من المم 
ُ
أخذ العبرة من عاقبة تلك الا

« فيدعو إلى أخذ العبرة من   مِنِینآ رُهُمْ مُؤْ
آ
ث
ْ
ك
آ
ماكانآ أ  وآ

ً
ة يآ

آ
الماضية وتكرار ثمان مرات تعبیر »إِنَّ فِی ذلِك لآ

 .(367، ص 2009إلی: مرس ي بیومي،  حياة تلك المم )لمشاهدة النقاط المتكررة انظر

ومواكبة للقرآن الكريم،سعى المؤرخون المسلمون أيضا لاعتماد رؤية تعلیمیه للتاریخ. والشاهد على  

تا،  ذلك هو انطلاق المؤرخین المسلمین إلى كتابة التاریخ الاسلامي بالسیرة النبوية العظيمة )أدهم، بی

، تمثل مصدرا أخلاقیا11ص
ً
تربويا ركز على حياة النبي الكرم، وسیرة  - ( والسیرة النبوية هي أساسا

مة بشكل غیر مبا
ُ
شر. وأبعد من ذلك أيضا  حياته وأخلاقه العظيمة والتي جرى من خلالها تعليم الا

يمكن من خلال دراسة الآثار التاریخیة الإسلامیة معرفة أهمية المقولة التعليمية للتاريخ في العهود  

جارب من الفوائد والعبر وتجارب التاریخ، في  التالية أيضا. مثلما قدم أبو علي مسكویه لمخاطبيه ت 

(؛ والمسعودي يقول  49-47،  1، ج  2000المم )ابوعلي مسكویه،  كتاب تاریخه الذي سماه تجارب  

الوساط   لجميع  لمخاطبيه  الحياة  ودروس  تعليماته  يقدم  الذي  المعلم  بأنه  التاریخ،  وصف  في 

(؛ويقول ابن الثیر أیضا إن  40،ص2،ج  1989والشرائح ليل نهار في الحضر والسفر )مسعودي،  

عِب وتقدم  العقل  تُنمي  التاریخ  مواجهة دراسة  في  الفراد  قدرات  تدعم  أدوات  باعتبارها  التاریخ  ر 

وتنجیهم من  الحداث والمصاعب وتمنح الحكام في العالم الصلابة  والاستقرار في العالم المضطرب  

الثیر،  )ابن  ج1996المهالك  ا2،ص1،  وأما  إصلاح  (؛  التاريخ  فوائد  من  أن  يرى  فهو  خلدون  بن 

العمران   مظاهر  على  الاطلاع  وكذلك  ودوافعهم،  مم 
ُ
الا وطبائع  سياسات  على  والاطلاع  المجتمع 

( وفي الختام يرى البیهقي أيضا  13،ص1،ج 1988وعوامل ظهور وسقوط الحضارات )ابن خلدون، 

واعظ للانسان وفي فقد الناس ذلك الكنز، فإنهم  أن التاریخ يحمل كنزا مليئا بالعبر، والنصائح والم



 

 

 
522 542 -517، صص.1446/  2025 الربیع، 8 دلعد، ا4، المجلد 2السنة  ث،یفي القرآن والحد ةین یالدراسات الب                                      

سوف يعانون للتخلص من المصاعب والضرار وكذلك يعانون في تهذيب الخلاق واستجلاب المنافع  

 .(13-7، صص  1982والسعادة )البیهقي، 

والرؤى   النبوية  والسیرة  بالقرآن  متأثرة  للتاریخ  المسلمین  المؤرخین  رؤية  أن  لنا  اتضح  الآن  وحتى 

تابعت وتتابع أيضا   تفاسیر القرآن  في مثل هذه الحالة نجد أن  التعليمية والتربويه. ومن الطبیعی 

في   المفسرون  يرى   
ً
أولا لنه  المجال؛ وذلك  في هذا  والخلاقية  التعلیمیة  على  الغاية  القرآن شاهدا 

العقائد   إن   
ً
وثانیا تفاسیرهم،  في  ذلك  تجاهل  من  يمنعهم  والذي  للتاریخ  التعلیمي  البعد  أهمیة 

 تعتمد الرؤية التعليمية من التاريخ في العهود المتمادیة من تاریخ الإسلام،  
ً
المتأصلة في العالم أساسا

القرآن عندما   تجعل مفسر  الرؤية  في مثل هذه  الطبیعي  القرآن  ؛ومن  في  التاریخیة  الآیات  يواجه 

 . يطوي نفس المسیر الذي يدعو إليه القرآن وسنن الرواية التاريخية

إن رؤية المفسرين التعلیمیة إلى التاریخ، ما عدا كونها متأثرة بالقرآن والسنة، فإنها تستمد جذورها  

أيضا من روح المنفعة لدى المسلمین. فالمنفعة تمثل عنصرا مؤثرا في تناول موضوع ما أو التخلي عنه  

ر الإسلامیة أيضا. وفي هذه  في العالم الاسلامي وأنه بالإمكان متابعة مجالات هذا الموضوع في التفاسی

للتاریخ، والعبر والدروس التاریخیة    الرؤية يوجد دلیل قيم  في الحياة وإن عرض الخبار والتقارير 

المحضة لاتعدو كونها لغوا فحسب . وهذا الكلام ليس زعما فقط بل إنه يحصل لنا من خلال دراسة  

 .آراء المفسرين

وفي المؤلفات التفسیریة الكثیرة، يرى المفسرون أهمية صنع التاريخ والهدف من الاستفادة منه في  

المور التعلیمیة والخلاقية. وعلى سبيل المثال نجد من بین العلماء المتقدمین،الشیخ الطوس ي يقول  

اضية هو أخذ  من سورة النور المباركه إن الهدف من ذكر قصص المم الم   34في ذیل تفسیر الآیه  

العبرة منها وهو يعتقد أن أخذ تلك العبرة والإعتبار تقرب الإنسان من نيل مرضاة الله وتبعده عن  

(؛ويعتقد الفخر الرازي أيضا أن نفس  436،ص7كل ما يسخط الله تبارك وتعإلى )الطوس ى، ب.ت،ج

الكريم من القرآن  يبغيه  ما  وأن  ليست وظیفة قرآنیة  التاریخیة  القصص  التاریخ هو    رواية  تبیان 

والهم الإلهية  القدرة  استقرار   إظهار  عدم  قبيل  من  الخلاقية  التعليمات  استعراض  ذلك  من 

الدنيا، وضرورة الالتزام بالتقوى والقيام بالعمال الصالحة لنيل مرضاة الله والفوز بنعيم الآخرة  

الرازي،  ج  1999)الفخر  الآیة  225،ص 17،  ذیل  في  يقول  فهو  البیان  روح  تفسیر  مؤلف  وأما   ،)

يْكآ مِ 
آ
ل قُصُّ عآ

آ
ق )طه/ »كذلِكآ ن بآ دْسآ

آ
نْباءِ ماق

آ
( إنه نظرا للتفاوت الموجود بین النبأ والخبر، فإن  99نْ أ

قصص القرآن هي من نوع النبأ وليست من نوع الخبر فهو يعتقد أن نوع الخبر، لايحمل فوائد من  

-423، صص  5ت، ج  لقرآن أيضا )حقي بروسوي، ب.قبيل الموعظة والعِبرة ، لذلك لم يستخدم في ا

424). 



 

  

 
القرآن ر یتصنيف استخدامات التاريخ في تفس يحسین شجاع  /                                                                                                        523                                                 

ومن المفسرين المعاصرين العلامة الطباطبائي فهو لايرى القرآن كتابا تاریخیا؛ بل يری أن القرآن لا  

يستهدف من ذكر القصص تبيان التاریخ والماض ي ولهذا السبب لم نجد تفاصيل كاملة لية قصة في  

مل والدقة أو  القرآن الكريم بل إننا نجد ملاحظات متفرقة من كل قصة، تعتبر مصادر للعبرة والتأ

إلى قصة   تبيان حملها منافع للمخاطب. فهو يشیر مثلا  تعليمية من الحكمة والموعظة أو  مسائل 

طالوت وجالوت لإثبات ما أشار إليه في هذا المجال ومن خلال تبیان الرواية غیر التاریخیة والمتقطعة  

التربوي  البعاد  علی  احتوائها  أهمیة  إلى  يشیر  القرآن  في  القصة  الله  لتلك  بينها  التي  والتعلیمیة  ة 

...«في  نِي إِسْرائِيلآ ِ مِنْ بآ
آ

لإ
آ ْ
رآ إلى الم

آ
مْ ت

آ
ل
آ
سبحانه وتعالى. فقصة طالوت وجالوت في القرآن تبدأ بالآیة »أ

الآية  246الآية   في  القصة  من  تالية  تفاصيل  نجد  البقره(بينما  )سورة  السورة    247من  نفس  من 

إِنَّ  هُمْ  بِیُّ
آ
ن هُمْ 

آ
ل قالآ  المور    »وآ بعض  عن  الطرف  يغض  عندها   »...

ً
لِكا مآ وتآ 

ُ
طال كمْ 

آ
ل  

آ
ث عآ بآ دْ 

آ
ق آ 

َّ
اللَّ

كِه
ْ
مُل  

آ
ة آيآ إِنَّ  هُمْ  بِیُّ

آ
ن هُمْ 

آ
ل قالآ  »وآ  مبينا  التالية   248...«)البقره/    ويستطرد  بالآية  يأتي  بعدها   ،)

وتُ ...«)البقره/
ُ
لآ طال صآ

آ
اف مَّ

آ
ل
آ
زُوا  (ومع ترك التفاصيل المتعلقة بداو 249»ف رآ ابآ

َّ آ
لم ود يقول جل وعلا »وآ

وتآ ...«)البقره/  
ُ
(. والعلامة الطباطبائي في إشارته إلى هذه القصة يعتقد أنه إذا كان الله  250لِجال

سبحانه وتعالى يقصد من رواية التاریخ الكامل لذلك الحدث كان قادرا على ربط جملاتها حتى تطول  

كل قصة الجزاء التي تبرز فیها الجوانب التعليمية من  القصة أكثر من ذلك لكن القرآن يبین من  

القصة   من  الباقية  بالجوانب  يأتي  ولا  الإلهية  السنن  إحدى  أو  الحسنة  والموعظة  الحكمة 

  .(308-307، صص 2، ج 1996)الطباطبائي، 

الله، وابن عاشور ودروزه أيضا رؤية مشابهة في هذا المجال. فهم لايرون في حكاية  ولدى العلامة فضل 

التاريخ لهوا وعملا غیر ذي جدوى بل يؤمنون بفعله التربوي وهم يرون أن التاریخ من خلال توفیره  

بالسنن   تعمل  لم  التي  الماضية  المم  من  والتحذير  الإلهية  السنن  من  المناسبة  الفكرية  المجالات 

الله،  لإلهية، وذلك من أجل التزام الإنسان بالنهج الصحيح والسیر على الصراط المستقيم )فضل ا

  .(56،ص3، ج 2000؛ دروزه، 465،ص2، ج 2000؛ ابن عاشور، 226، ص6، ج 1998

التفاسیر   في تفسیر القرآن من خلال  للتاریخ  التربوي والخلاقي  للبعد  ويمكن ملاحظة قمة التوجه 

بعض   على  تنص  والتي  الناس  عموم  تخاطب  التي  التفاسیر  من  النوع  هذا  الوعظ.  تحمل  التي 

زيادة   التفاسیر  تلك  به  تتمیز  ما  جملة  ومن  التاریخ.  من  للإستفاده  التوجه  على  فیها  الضرورات 

  ا
ً
 تستخدم في عرض المواضيع لغة البساطة في التفسیر، وثانیا

ً
لاهتمام بالتاریخ في التفسیر وهي أولا

لمواصلة   المخاطب  لدى  جاذبية  توفر  مبسطة  بصورة  بالضرورة  التفاسیر  تلك  نصوص  تكتب 

المخاطب   في  وأخلاقیا  تربويا  أثرا  يترك  الذي  بالشكل  الموضوعات  عرض  يكون   
ً
وثالثا المطالعة 



 

 

 
524 542 -517، صص.1446/  2025 الربیع، 8 دلعد، ا4، المجلد 2السنة  ث،یفي القرآن والحد ةی نیالدراسات الب                                        

تحمل  191-189، صص  2008)باكتجي،   التي  التفاسیر  في  الخصيصة  هذه  وجود  للزوم  وتبعا   .)

التعقيدات   وجود  وعدم  الروائية،  لخصوصیته  ونظرا  التاریخ  فإن  شك  أي  دون  ومن  الوعظ، 

الفلسفية فيه وكذلك قابليته في استعراض العِبر يجعله من أحد الوجه التي تمنح اهتماما خاصا  

النوع   هذه  بهذا  في  التاریخیة  بالموضوعات  كبیر  اهتمام  وجود  نشاهد  السبب  لهذا  التفاسیر.  من 

 التفاسیر. 

وبما أن مقولة التأثیر وجذب المخاطب في هذا النوع من التفاسیر تحظى باهتمام كبیر لهذا السبب  

لدى   الجياشة  العواطف  إثارة  يستوجب  أمرا لازما  يكون  التاریخیه  الموضوعات  أن عرض  نلاحظ 

تلك  المخاطب؛ ومما لاشك فيه أن البیان الجاف والمستند للمواضيع التاريخية لايمكنه إثارة مثل  

إلى   يؤدي  التاريخية  المواضيع  بعض  تبيان  فإن  السبب  ولهذا  المخاطب  لدى  الجياشة  العواطف 

تلك   في  مواضيع  طرح  إلى  أحيانا  يصار  حتى  المر،  في  بالمغالات  تنتهي  المواضيع  عرض  في  مبالغة 

كاشاني،  التفاسیر یشاهد فیها أمورا يظن أنها مخالفة للعقل والمنطق )على سبيل المثال انظر إلی:  

  .(83، ص4، ج1957

 والاهتمام بالبعاد الترببوية  
ً
وخلاصة القول في هذا الفصل إن مقولة إصلاح الخلاق الفردية أساسا

على الدوام أحد أهم الجوانب التي وفرت الرضية لتعامل التاریخ مع التفسیر. إن أهمیة هذا الشأن  

  . ي إزاء ذلك وعمله مهم لدرجة أن سائر سبل الاستفادة من التاریخ لايكون لها سوى دور هامش 

 السیاس ي -الدور الاجتماعي .2

في الفصل السابق، تحدثنا عن إصلاح الخلاق الفردیة باعتبارها العنوان الول لدور تعامل التاریخ  

أحد   أيضا  والسیاس ي  الاجتماعي  للإصلاح  فيكون  الفردي،  الإصلاح  جانب  إلى  ولكن  التفسیر؛  مع 

في   
ً
التوجه خصوصا هذا  برز  وقد  التاریخ.  مع  للتعامل  المفسرون  فیها  يرغب  التي  القرنین    الدوار 

الخیرين بسبب تطور المدنية وتوعية المسلمین بالتخلف الذي أصابهم إزاء الغرب في المدنية ولهذا  

 .السبب يمكن اعتباره موضوعا جدیدا

وبما أن المنشأ الصلي لتطور المدنية قد حدث في الغرب؛ لكن هذا التطور وصل إلى العالم الإسلامي  

بلدان بعضهم البعض، وتطور   بمرور الزمان وبعد سهولة تردد المفكرين المسلمین والغربیین على 

الم  التعليمية للشبان  إلى  التبادل التجاري، والغزو العسكري، والاستعمار وكذلك الرحلات  سلمین 

إلى العالم الإسلامي )حائری،  ،صص  1967؛ سیاح، 19-18،صص  1981الغرب ومؤلفات السفار 

(. والذي حدث كل ذلك في نهاية القرن الثاني  157، ص2003؛ صوفي نیاركي،  549وص  541وص  2-5

عشر  وأوائل القرن الثالث عشر الهجري، حيث تعرف العالم الإسلامي بشكل ملموس على التقدم  

خلال  الذ من  الفترة  تلك  في  هائلة  ثروات  على  الغربية  الدول  حصلت  فقد  الغرب.  في  حصل  ي 



 

  

 
القرآن ر یتصنيف استخدامات التاريخ في تفس يحسین شجاع  /                                                                                                        525                                                 

بدوره   وفر  والذي  التجارة  ونمو  الصناعية  الثورة  بظهور  توافق  والذي  الفقیرة  الدول  استعمار 

الرضية لتطور تلك الدول وازدهارها. إن مشاهدة تلك الحالة من جهة ومشاهدة الفقر، والتخلف  

الة  وضعف حكام الدول الإسلامية في إدارة المجتمعات من جهة أخرى في تلك الفترة أدى إلى ظهور ح

 . من فقدان الإرادة والشعور بالتخلف عن الدول الخرى في العالم الإسلامي

إن الشعور بالتخلف عن ركب الدول الخرى، جعل المجتمعات الإسلامية تفكر بما وصلت إليه من  

الإسلامية.   البلدان  إلیها  وصلت  التي  الوضاع  لتغيیر  السبل  بعض  لتقديم  الرضية  وفر  الحوال 

  وإحدى تلك السبل، تمثلت في حالة التغرب المتطرفة. فقد تصور بعض الحداثويین أن التطور لن 

يحصل إلا من خلال تشبه المجتمعات الإسلامية بالغرب. ولهذا السبب نجدهم يزعمون أنه يجب  

أن يقلد المسلمون الغرب، باعتباره مثالا للتطور وأنه يجب التقرب من هذا المثال سواء من حيث  

النظر عن كونها مؤامرة استعماریة،   أفكار كهذا حتى بغض  إن وجود  الفكر.  أو من حيث  المظهر 

يمكنها أن تجلب عواقب لا يمكن تفاديها. سواء من خلال تنفيذ هكذا سياسات  فهي فضلا عن أنها  

سوف تجعل العالم الإسلامي يواجه أزمة هوية، فإنها تؤدي أيضا تهميش القيم الدينية والتقليدية  

(. ولهذا السبب  158-156، صص  1970؛ آدمیت،  29، ص1981في المجتمعات الإسلامية )حائري،  

بادر الكثیر من المفكرين الإسلاميین وعلماء الدين الذين يحملون هواجس الغزو الغربي، إلى مواجهة 

 .أمواج التغرب

العالم   نقاط  أقص ى  إلى  امتدت  الزمان  وبمرور  مصر  فی  الموجات  تلك  أهم  إحدى  تشكلت  وقد 

العالم   في  الهجري  عشر  الثالث  القرن  مطلع  في  الدینى  الاصلاح  موجة  انطلقت  وقد  الإسلامي، 

الاسد   الدین  جمال  السید  مثل  الإصلاحية  النهضة  في  بارزة  شخصیات  ظهور  مع  الإسلامي 

لتلك  آبادي)الافغاني(،   وكانت  آزاد،  الكلام  أبو  و  بادیس  وابن  رضا،  رشید  و  عبده،  ومحمد 

العالم   لتقدم  السبيل  باعتبارها  القرآن  إلى  للعودة  ودعوات  للغرب،  انتقادیة  رؤى  الشخصيات 

الإسلامي. فقد رأت تلك الشخصيات أن التخلف الذي أصاب المجتمعات الإسلامية سببه ابتعادهم  

لوحيد لإصلاح هذه المجتمعات وتطورها يكمن في العودة إلى تعاليم القرآن.  عن القرآن وإن السبيل ا

ولهذا السبب وجدنا توجها خاصا قد تبلور لدى تلك الجماعة من الشخصيات الإصلاحية إلى تفسیر  

 . القرآن

إن نوع التفسیر الذي قدمته تلك الجماعة من الشخصيات،كان مختلفا عن التفاسیر المعهودة في  

حينها، ذلك أنه خلافا للتفاسیر التي تعتمد رؤى الماضین ، تناولت في هذا النوع من التفسیر مواضيع  

لامي )أیازی،  الاجتماع المعاصرة وحاولت عبر مسیر التعاليم القرآنية مناقشة معضلات المجتمع الإس



 

 

 
526 542 -517، صص.1446/  2025 الربیع، 8 دلعد، ا4، المجلد 2السنة  ث،یفي القرآن والحد ةین یالدراسات الب                                       

في  103، ص1997 التاریخیة  للتاریخ والسنن  (؛ نفس هذا المر أيضا تسبب إيلاء أهمية ملحوظة 

هذه التفاسیر؛ وذلك لن جانبا من رؤى القرآن فیها إشارات إلى أسباب دمار أو نجاح المم والقوام 

  .(212، ص1، ج1993والمسئلة الصلية تمثلت في أنصار هذا النوع من التفاسیر )رشید رضا، 

إن رؤية التفاسیر الاجتماعیة لمقولة التاریخ يمكن اعتبارها رؤية تمدنیة. فتلك الجماعة لم تكن ترى  

في التاریخ مصدرا للمعلومات الدقيقة حول الماض ي، بل إنها ترى أن التاریخ، يحوي السنن القيمة  

سبب نجد  (؛ ولهذا ال 472-470، ص2، ج1993التي تكشف كيفية الحياة الاجتماعیة )رشیدرضا، 

لإنقاذ   الرضية  تمهد  التاریخ  من  ثابتة  قواعد  استخراج  إلى  تهدف  مؤلفاتهم  في  محاولات  هنالك 

المجتمع الإسلامي مما آلت إليه أوضاعهم الفعلية المؤلمة. فعلى سبيل المثال نجد الشيخ رشیدرضا  

رُ  یِّ
آ
ى یُغ تَّ وْمٍ حآ ابِقآ رُ مآ یِّ

آ
یُغ

آ
فُسِهِمْ« من سورة )الرعد/يؤكد في ذیل الآیه »إِنَّ اللهآ لا نْ

آ
ا بِأ  مآ

ْ
( على الرجوع 11وا

الجهود   وكذلك  والعقائدية  الفكریة  السلامة  لزوم  دور  بيان  في  التاریخیة  والسنن  التاریخ  إلى 

(. والسید قطب أشار  37، ص10، ج1993الاجتماعیة للتوصل إلى النجاحات التمدنیه )رشیدرضا،  

أيضا على التوجه إلى المواضيع التاريخية المختلفه مؤكدا على    في تفسیره مرارا في ضوء هذه الرؤية

دور المعتقدات الدینیة في تلقي الإمداد الإلهى طيلة التاریخ وسعى إلى تناول التاریخ باعتباره عنوانا  

سیدقطب،   إلی:  انظر  المثال  سبيل  )على  هو  يتبناها  التي  الاجتماعیة  الرؤى  ،  3، ج2004لتوثيق 

 (. 1482-1481صص 

 على التفاسیر الاجتماعیة؛ بل إنه امتدت بمرور الزمان  
ً
هذه الرؤية التعميمية للتاریخ لم تبق حكرا

حاول   وقد  التاریخ  في  الإلهیة  السنن  مقولة  تناول  مع   
ً
خاصة أيضا.  التفسیریة  المجالات  سائر  إلى 

ال  الشهید  ويعتبر  التاریخ.  مجال  في  تنظیرية  وعامة  رؤية شاملة  لتقديم  من جملة  الكثیرون  صدر 

المدرسة  عنوان  تحت  الذي صدر  وكتابه  المسئلة.  بهذه  اهتم  ممن  المعاصرین  القرآنيین  الباحثین 

القرآنیة يعد من المؤلفات الطليعية في مجال الرؤية المنظمة لمقولة السنن التاریخیة للقرآن. ويرى  

تحت   تضع  الكريم  القرآن  إلیها  أشار  التي  التاریخ  سنن  أن  الصدر  أمثلة  السيد  المسلمین  متناول 

-71عظيمة تمكنهم من قياس الوضاع كما تقدم لهم خارطة طريق المستقبل )صدر، ب.ت، صص  

ويتضح لنا من مُجمل مواضيع هذا القسم، أن مقولة التاریخ وجدت في فترة من الزمان تطبيقا    .(73

اجتماعيا وأن المفسرين وجدوا في التاريخ سبيلا لإصلاح الحالة الاجتماعية والسياسية للمجتمع،  

تنام إلى ملاحظة  أيضا  أدى  المر  بالماض ي. وهذا  للتوعية  التاريخ وسيلة  رؤية  أكثر من استخدام  ي 

   .تمحور سنن التاريخ في بعض تفاسیر القرآن مثل التفاسیر الاجتماعية

 والنِحل-الدور الفِرق  .3



 

  

 
القرآن ر یتصنيف استخدامات التاريخ في تفس يحسین شجاع  /                                                                                                        527                                                 

للحصول على   السعي  في  فيتمثل  التاريخ،  المفسرون للاستفادة من  اتبعه  الذي  الثالث  النهج  وأما 

ل. وهذا النوع من الاستفادة قديم للغاية، وقد بلغ قمّته في القرون   حماية من رؤى وآراء الفرق والنِحآ

نفسها. وتثبيت  التأييد  اكتساب  إلى  المختلفة  الفرق  سعت  حيث  الولى،  بذلت    الإسلامية  فقد 

لاستقطاب    
ً
جهودا الإسلامية  الدعوة  من  الولى  السنوات  في  الإسلامية  والفرق  المجموعات 

الشخصيات المتمیزة، وتكريس مرجعية عقائدها وأفكارها في المجتمع. وكانت الاستفادة من التاريخ  

لرسول الكرم  عن تأييد ا  -بشكل ما-في هذه الظروف تتمثل في نقل الروايات التاريخية التي تحكي  

في   مرجعية  على  والحصول  الشعبية  قاعدتها  لتثبيت  بالملاحظة   
ً
جديرا  

ً
عونا يوفر  مما  لها،  )ص( 

 .المجتمع

تكريس   إلى  ذلك  لدى  القرآن،  تفسیر  في  ظاهرة  قاطعة  تأييدات  على  الفرق  تلك  حصلت  فلو 

اقتدارها، وزاد من إيمان مخاطبیها بها. ويمكن النظر إلى توجه الفرق نحو التفسیر من وجه آخر؛  

ذلك-فالتفسیر   عن   
ً
الفقهية    -فضلا للمواضيع  قراءتها  لإبراز  معيّنة  فرقة  لمفكري  فرصة  يوفر 

موقع  وال  وإيجاد  الدينية،  ومعارفهم  عقائدهم  استعراض  من  فيتمكنون  والخلاقية،  عقائدية 

 .لجدلهم وقوتهم أمام منافسیهم

أدوات   على  يعتمد  والاختبارات  المحاور  في  الفرق  بین  التنافس  أن  التفاسیر  من  شريحة  في  ونجد 

منافسیها   حوارات  لتخريب  ما  لفرقة  اللازمة  الرضية  يوفر  مما  والتاريخ،  والروايات  كالاستدلال 

 على الوقائع الماضية، فيثبت أو  -خاصة-واكتساب التأييد. والتاريخ  
ً
يبدّد رؤية    يمكن أن يكون شاهدا

فرد أو عقيدة فرقة معيّنة. وكانت هذه الاختلافات موجودة بشكل خاص في القرون الإسلامية الولى  

  
ً
 طبيعيا

ً
بین المجموعات المختلفة، أو بعد وفاة النبي الكرم )ص( بین تلك التي اعتبرت نفسها امتدادا

موثقة من النبي الكرم )ص( لتثبيت    للتيّار الإسلامي الصيل. وكان على هذه المجموعات تقديم أدلة 

أحقيتها أمام مخاطبیها ومنافسیها من الفرق الخرى. ولهذا نجد أن المجموعات المختلفة استفادت  

 .من التاريخ كأداة لكسب التأييد لرؤاها

ونشاهد في هذا المنحى مبادرة الشيعة للاستفادة من التاريخ كعنصر داعم لحقانيتها، كنموذج جدير  

السلام( هو خليفة  )عليه  الإمام عليّ  الشيعة،  نظر  القرآن. ففي  تفاسیر  في  النهج  لهذا  بالملاحظة 

شیر إلى هذا الحقّ ليس فقط على
ُ
لسان النبي )صلى    الحقّ للنبي الكرم )صلى الله عليه وآله(، وقد أ

. غیر أن المشكلة تكمن في عدم  
ً
الله عليه وآله(، بل تكرّرت الإشارة إليه في آيات القرآن الكريم أيضا

وجود آية صريحة تذكر اسم الإمام عليّ )عليه السلام( كخليفة للنبي )صلى الله عليه وآله(، رغم  

)الط الدين  إكمال  كآية  الآيات،  نصوص  في  العديدة  ج1993برس ي،  الدلالات  وآية  246، ص3،   )



 

 

 
528 542 -517، صص.1446/  2025 الربیع، 8 دلعد، ا4، المجلد 2السنة  ث،یفي القرآن والحد ةین یالدراسات الب                                      

مالي،  
ّ
 نحو مقولة خلافته. ولتحقيق  158-157، صص 2000الولاية )أبو حمزة الث

ً
(، التي تبیّن توجها

هذا الهدف، سعى الشيعة طيلة العصور في تفاسیرهم إلى استعراض قراءتهم لآيات القرآن من وجهة 

لمنحى في  نظر تاريخية، ويمكن ملاحظة هذه الحقيقة التاريخية بوضوح. ورغم وجود إفراط في هذا ا

التي تشیر حتى إلى حذف اسم الإمام عليّ )عليه السلام(    - خاصة المأثورة-بعض التفاسیر المتقدمة  

)العیاش ى،   القرآن  آيات  ج2001من  لدى  306، ص2،  السائدة  تبقى  الوسطية  الرؤية  أن  إلا   ،)

 .الشيعة في تفاسیرهم

 في الاستفادة من التاريخ لكسب التأييد لنهجها، إلا أن  
ً
 صحيحا

ً
ورغم أن بعض الفرق اتّخذت مسیرا

التنافسات في هذا المجال أدت إلى صناعة تاريخ مزيّف في بعض التفاسیر. وأوجدت تلك المجموعات  

على الفضائل  سْبِغ 
ُ
ت التي  التاريخية  البيانات  في  ل 

ّ
يتمث الول  التزييف:  من  مهمّین    نوعین  أفراد 

ومتنفّذين لدى فرقة ما، وتهتمّ خاصة بأسباب نزول الآيات أو شأن نزولها. أما الثاني فيُبحث عنه  

لدى أعضاء الفرق الذين يسعون لكسب التأييد لرؤية معيّنة أو ردّ رؤى فرقة منافسة، بنقل أقوال  

 (. 108-106، صص 1999للنبي والصحابة أو التلاعب بنصوص بعض القصص )جلاليان، 

ل الاستفادة من التاريخ كمرجع لتأييد فرقة ما أحدآ النواع الخرى لفعل التاريخ في  
ّ
وفي المجموع، يُمث

رت الرضية للتفاعلات بین التاريخ وتفسیر القرآن.
ّ
  تفاسیر القرآن، والتي وف

 الدور التفسیري والفني  .4

النهج الرابع الذي يوفر التعامل بین التاريخ والتفسیر، ويوضح دور التاريخ في التوعية بالماض ي. لا  

شك أن وظيفة المفسر تتمثل في كشف الإرادة الإلهية، وبما أن فهم الكثیر من المواضيع التي تحدث  

 بالاستفادة من  القرآن عنها ينبغي أن يُبنى على التوعية بالماض ي، إذن في النتيجة يكون المف
ً
سر ملزما

 .المصادر التاريخية ومن علم التاريخ لفهم أفضل للآيات

ولعلنا نلاحظ في رؤية المخاطب اليوم ثلاثة استخدامات تمت الإشارة إلیها حتى الآن: استخدامات  

للتاريخ؛ لكن هذه الرؤية متفاوِتة مع رؤية    
ً
 أوليا

ً
يعد استخداما للتاريخ، واستخدام متقدم  ثانوية 

التي تمت الإشارة  مفسري القرآن للتاريخ. ففي تفاسیر القرآن نلاحظ أن جميع الاستخدامات الربعة  

تلك الاستخدامات مثل   ولعل بعض  البعض،  لبعضها  بأهميتها بصورة موازية   عرفت 
ً
إلیها مسبقا

 .التربوي يحظى بأولوية أرفع إزاء الاستخدامات الخرى -النهج الخلاقي

ورغم ذلك فإنه لا يمكننا أن ننس ى اليوم أن أحد أهم الاستخدامات التي يمكن أن يكون لها دور مهم 

 بشكل معهود  
ً
في إعادة بناء علاقة بین التاريخ وبین التفسیر، وهذا الاستخدام، يمكن تلقيه مسبقا

بالماض ي، وتكميل  في أقدم التفاسیر إلى التفاسیر المعاصرة، وفي مجالات مختلفة من قبيل التوعية  

أو تدقيق الرؤى التفسیرية السابقة. إن تصحيح الرؤى التفسیرية السابقة أو رد رؤية غیر موثقة 



 

  

 
القرآن ر یتصنيف استخدامات التاريخ في تفس يحسین شجاع  /                                                                                                        529                                                 

 سوف نقدم توضيحات لكل واحدة  
ً
يوفر لنا الرضية لفهم أفضل لآيات القرآن. ومن الآن فصاعدا

 .من تلك الاستخدامات

 التوعية بالماض ي  .4-1

للتوعية بالماض ي حصة مهمة في فهم الكثیر من آيات القرآن. لا شك أنه يمكن فتح الكثیر من العقد  

 لاستخدام التاريخ الذي يمكن  
ً
في القرآن بالاستفادة من التاريخ. إن أحد أكثر تجليات التاريخ وضوحا

خاصة عند العرب  إظهاره على هذا المستوى تتمثل في الإضاءة على بعض السلوكيات أو المفاهيم ال

الآيات نجد   الصنف من  القرآن. وفي هذا  في  إلیها بصورة إجمالية  تمت الإشارة  قبل الإسلام والتي 

 يلعبه في إضاءة المضمون 
ً
 مهما

ً
 .للتاريخ دورا

   –وعلى سبيل المثال، لفعل التاريخ 
ً
هو الدور   – والذي تمت الإشارة إليه في كتب علوم القرآن أيضا

البناء له في فهم القضايا والقصص التاريخية للقرآن، من خلال جهود المفسرين للإضاءة على معنى  

هُورِهآ 
ُ
بُيُوتآ مِنْ ظ

ْ
وا ال تُ

ْ
أ
آ
نْ ت

آ
بِرُّ بِأ

ْ
يْسآ ال

آ
ل ا  الآية الشريفة: »وآ ابِهآ بْوآ

آ
بُيُوتآ مِنْ أ

ْ
وا ال تُ

ْ
أ ىَٰ وآ قآ نِ اتَّ بِرَّ مآ

ْ
كِنَّ ال

آَٰ
ل ا وآ

)البقرة/  »
فْلِحُونآ تُ مْ 

ُ
ك
َّ
ل عآ

آ
ل آ 

َّ
اللَّ قُوا  اتَّ الله  189وآ تحدث  الآية  هذه  ففي  مشاهدته.  يمكن  ما  وهو   ،)

هذه الآية للوهلة  في كتابه العزيز بصورة إجمالية عن الثقافة الجاهلية. فالمخاطب الذي يقرأ    ي المتعال

 لن يتحدد له  
ً
الولى لا يجد مشكلة خاصة في فهم مصطلحها؛ ولكن رغم ذلك وحتى لو قرأها مرارا

إلى عدم اطلاع المخاطب على   يعود  لعدم الفهم هذا  معنى الآية بصورة مشخصة. والدلیل الصلی 

لمعرفة التي تبین للمخاطب  الطبقة التحويرية والثقافية للآية، فيكون التاريخ هو المصدر الوحيد وا

لهذه   استندوا   
ً
أيضا المفسرين  أن  نشاهد  حيث  القرآن.  نزول  بملابسات  وتعريفه  العرب  ثقافة 

بيان الآية أن العرب عندما   في  إلى تفسیرها. يروي المفسرون  لفهم الآية، فبادروا  للتاريخ  الضرورة 

نفسهم دخول بيوتهم ويحلفون أنهم  كانوا يُحرِمون لفريضة الحج ويغادرون بيوتهم، يحرمون على أ 

لن يدخلوا بيوتهم حتى يُتِموا كامل أعمال الحج. فكانت في تلك الآن حالة تحدث ضرورة للعودة إلى  

بيوتهم، فلأجل ألا يحنثوا بقسمهم كانوا يصنعون مداخل خلف بيوتهم يترددون علیها في الضرورة  

إل تشیر  الآية  تلك. وهذه  بأعمالهم  يتباهون  عنها  وكانوا  نهى الله  باعتباره سنة جاهلية  المر  ى هذا 

،  1991؛ واحدي نیشابوري، 508، ص2، ج1993ويدعو المسلمین إلى نبذ هذا السلوك )الطبرس ي، 

 (.57-56صص 

 فقط بتاريخ العرب قبل الإسلام، بل أن يكون له إلمام كافٍ  
ً
إذن ينبغي لمفسر القرآن ألا يكون ملِما

. وتوجد في القرآن مجموعة واسعة من الماكن )على سبيل المثال انظر إلی: حجر  
ً
بتاريخ الإسلام أيضا

)الفجر/84-80)الحجر/ إرم  )الشعراء/7(؛  اليكة  )الحقاف/176(؛  الحقاف  وكذلك  21(؛   ،))



 

 

 
530 542 -517، صص.1446/  2025 الربیع، 8 دلعد، ا4، المجلد 2السنة  ث،یفي القرآن والحد ةین یالدراسات الب                                      

(؛ المباهلة  18(؛ بيعة الرضوان )الفتح/16الحداث )على سبيل المثال انظر إلی: سيل العرم )سبأ/

(؛ وكذلك تقديس  19((، وكذلك المعتقدات )على سبيل المثال انظر إلی: التطیر )يس/61)آل عمران/

 اللجوء إلى الجن )الجن/103الحيوانات )المائدة/
ً
بيل المثال  ((، وكذلك التقاليد )على س 6(؛ وأيضا

إلی: الموؤدة )التكوير/ نكاح زوجة الب  36(؛ النسيع )التوبة/8انظر  ((، وكذلك توجد قوانین )مثل 

)المجادلة/ 22)النساء/ والظهار  إلی:  2(؛  انظر  المثال  سبيل  )على  سماوية  أجرام  إلى  وإشارات   ،))

وجد أصنام )على سبيل  ((، وت 13(؛ وسدرة المنتهى )النجم/1(؛ الطارق )الطارق/49الشعرى )النجم/

-19(؛ واللات، ومناة، والعزى )النجم/23المثال انظر إلی: ود، وسواع، ويعوق، ويغوث، ونسر )نوح/

)الصافات/20 وبعل  النطيحة  25(؛  المتردية،  الموقوذة،  إلی:  انظر  المثال  )على سبيل  والضاحي   ،))

)الحجرات/3)المائدة/ العرب  )مثل  اجتماعية  طبقات  وتوجد  )الذاريات/14((،  الساحر  (؛  6(؛ 

((، وتوجد مصطلحات خاصة )على سبيل المثال انظر إلی:  30(؛ الشاعر )الطور/29الكاهن )الطور/

)المائدة/ال  )قريش/90زلام  إيلاف  من  1(؛  عليه  الاطلاع  يمكن   
ً
عميقا  

ً
وعيا تتطلب  كلها  وهذه   ،))

 .التاريخ

 في مستوى  
ً
وهنا لا ينبغي استبعاد أن علاقة التاريخ والتفسیر في آيات القرآن يمكن متابعتها لزوما

 من  
ً
 من الظاهر، فيجب أحيانا

ً
 تكون هذه العلاقة في الطبقات الكثر تخفيا

ً
ظاهر الآيات؛ بل أحيانا

بعاد التاريخية لها  أجل تثبيت معنى خاص في ترجمة أو تفسیر آية إبداء حساسية لازمة لإضاءة ال 

ا   نآ بِّ
دُّ رآ ىَٰ جآ

آ
ال عآ

آ
هُ ۥت نَّ

آ
أ قدت. على سبيل المثال، مع أن مفهوم »جدّ« في الآية »وآ

ُ
 والتي قد تكون قد ف

ً
أيضا

دًا« )الجن/
آ
ل  وآ

آ
لا  وآ

ً
ة احِبآ  صآ

آ
ذ
آ
خ ا اتَّ  بمعنى الكبیر )الطریحي،  3مآ

ً
سر غالبا

ُ
(، ولكن  20، ص3، ج1996( ف

ية لهذا المفهوم أمكن التوصل إلى أن لكلمة »جدّ« معنى أبعد مما أذعن به  بعد القيام بدراسة تاريخ

المفسرون. وفي هذا المنحى نجد أن أرضية التعامل بین التاريخ والتفسیر في موضوع الآيات يمكن أن  

 .تكون أرضية أوسع نتيجة اتساع المعلومات التاريخية للمفسر وكذلك قدراته في مجال التاريخ

إن معظم المصادر التي يحظى مفسرو القرآن بها للتوصل إلى معلومات الماضین تتمثل في التقارير  

الإسلامية والروايات التي بحوزتهم، ومع أنه تجري الاستفادة بصورة محدودة من اكتشافات علماء  

، 1996، ؛ الطباطبائي 4189، ص9، ج2003الآثار في هذا المجال )على سبيل المثال انظر إلی: حوي،  

. ورغم ذلك فإنه  80، ص9ق، ج1993؛ رشیدرضا، 298-296،صص 13ج
ً
(، ولكنه كم ضئيل جدا

ومعرفة   المعرفة،  أسلوب  من  مختلفة  مستويات  وعلى  والتفسیر  التاريخ  من  الاستفادة  تمت  لو 

ا  المصادر، والشواهد، والتوسع في استغلال الإمكانيات المتاحة للفروع المختلفة للتاريخ، يمكن عنده

 .توقع اتضاح المزيد من الطبقات التاريخية من آيات القرآن للمخاطبین 

 تكميل وتدقيق التوعيات السابقة .4-2



 

  

 
القرآن ر یتصنيف استخدامات التاريخ في تفس يحسین شجاع  /                                                                                                        531                                                 

 عن أنه يوفر الوعي بمعنى الآيات، فإنه بمرور الزمان والحصول على  
ً
إن الاستفادة من التاريخ فضلا

 الرضية للمزيد من تكميل وتدقيق البيانات السابقة 
ً
ة فإنه يوفر أيضا البيانات والدلة الكثر جِدَّ

ت  تكون  القرآن  لتفاسیر  التاريخية  التحليلات  وضعف  قوة  توضيح  إن  في  للمفسرين.  لحالتها   
ً
بعا

البيانات والدلة المتاحة«،   مواجهة أربعة مقولات أساسية، وهذه المقولات هي عبارة عن: »مقدار 

قراءة   »سُبل  النهاية  وفي  البيانات«،  ومقابلة  الاختيار  و»أسلوب  والدلة«،  البيانات  و»وثاقة 

أو حدث تاريخي وكذلك    البيانات«. ويعود وضوح أو غموض الصورة الذهنية للمفسرين إزاء واقعة

فإن الصدقية الكبیرة أو المتدنية للتحليلات التاريخية للمفسرين تعود إلى سبل تعاملهم مع المقولات  

الربع المذكورة. فعلى سبيل المثال، كلما كانت نسبة البيانات الباقية لواقعة معينة كبیرة فإن الصورة  

لتلك الواقعة أو الحدث سيكون أكثر شفا ، وكلما كانت البيانات المستفادة  الذهنية 
ً
فية ووضوحا

 فإن صدقية الادعاء التاريخي تكون أكثر
ً
 وإتقانا

ً
 .أكثر تنوعا

إن مستوى صدقية التحليلات كذلك يمكن تنمية معدل وعي المفسرين بالماض ي. اكتشاف الوثائق  

والدلة المتقنة والجديدة يمكنها مساعدة المفسر لزيادة معلوماته أكثر عن الماض ي وجعلها أكثر دقة،  

القرآن  وتكون النتيجة حصول صورة لحدث ومفهوم وتقليد أو موضوع تاريخي تمت الإشارة إليه في  

علیها   يُعثر  التي  بمثابة الجزاء  تكون  الوثائق والدلة  إن عمل هذه   وشفافية. 
ً
أكثر وضوحا وجعلها 

 لإكمال صورة اللغز. ففي لعبة اللغز يمكن الحصول على صورة شاملة وكاملة عندما تجتمع  
ً
حديثا

لغز، فكلما كانت أجزاؤها  كل الجزاء. فالبيانات والدلة تمثل في البحوث التاريخية بمثابة أجزاء ال 

 .كثیرة كلما أمكن التوصل إلى صورة شاملة، وكلما قل عددها كلما أصبح حل الموضوع أصعب

. فقد نشاهد  
ً
إن معدل الدلة المتاحة بأيدي المفسرين في موضوع تاريخي لم يكن بنسبة واحدة دائما

الدلة   فإن   
ً
وأساسا الدلة ضئيلة.  تلك  تكون  قد   

ً
وأحيانا ما،  موضوع  في  كثیرة  أدلة  توافر   

ً
أحيانا

للقرآ التاريخية  بأيدينا. وفي المسائل   
ً
نواجه نحن  المتبقية من الماض ي ليست متاحة جميعا  

ً
ن أيضا

يمكنهم عرض   أنهم لا  يكون لدى المفسرين الماضین أدلة غیر كافية، ولهذا نجد  هكذا أشياء. وقد 

في    
ً
سببا تاريخي  مصدر  أو  وثيقة  على  الحصول  يكون  حالات  هكذا  وفي  ما.  لمسألة  شامل  تحليل 

السابقة وت  به معلوماتنا  تكتمل  ما  في مجال موضوع  أكبر  توعية  بذلك أجزاء  الحصول على  تضح 

 .صورة اللغز التاريخي المفقود

وا مِنْ رِزْقِ 
ُ
ل
ُ
الٍ ك شِمآ مِینٍ وآ نْ يآ انِ عآ تآ نَّ  جآ

ٌ
ة ايآ كِنِهِمْ ءآ سآَٰ إٍ فِي مآ بآ انآ لِسآ

آ
دْ ك قآ

آ
مْ  على سبيل المثال في الآية »ل

ُ
ك بِّ

 رآ

 
نآَٰ
ْ
ل دَّ بآ رِمْ وآ عآ

ْ
ال يْلآ  یْهِمْ سآ

آ
ل عآ ا  نآ

ْ
ل رْسآ

آ
أ
آ
ف ضُوا  عْرآ

آ
أ
آ
* ف فُورٌ 

آ
بٌّ غ رآ  وآ

ٌ
ة بآ يِّ

آ
 ط

ٌ
ة دآ

ْ
ل بآ هُ 

آ
ل رُوا 

ُ
ك

ْ
اش یْنِ  وآ تآ نَّ یْهِمْ جآ تآ نَّ بِجآ هُمْ 

لِيلٍ« )سبأ/
آ
يْءٍ مِنْ سِدْرٍ ق

آ
ش  لٍ وآ

ْ
ث
آ
أ مْطٍ وآ

آ
لٍ خ

ُ
ك
ُ
يْ أ

آ
ات وآ

آ
 وتحدثوا في  16-15ذ

ً
(، وكما أشار المفسرون أيضا



 

 

 
532 542 -517، صص.1446/  2025 الربیع، 8 دلعد، ا4، المجلد 2السنة  ث،یفي القرآن والحد ةین یالدراسات الب                                      

قضية سيل العرم، فإن المعلومات التي عرضها المفسرون في إطار الآية كانت عامة ومحدودة وتعتمد  

لديهم، والتحدث عن   بصورة أكبر على الدلة النصية. إنهم اعتمدوا في ذلك على المصادر المتاحة 

ريف  (، والتع 55، ص22، ج1992مواضيع من قبيل المكان بشكل عام وعن وقوع الحادثة )الطبري،  

)البغوي،  المذكورة  المنطقة  ج1999بسكان  صص 3،  السد  675-676،  خصائص  وعن   ،)

-83، صص 8، ج2001(، والعوامل المؤثرة في انهيار السد )الثعلبي، 358، ص2م، ج1980)الفراء، 

بعدها )دروزة،  84 التي حدثت  النهاية الحديث عن الهجرات الإقليمية  -275، صص 2000(، وفي 

ن المعلومات الموجودة في التفاسیر حول هذا الموضوع سواء كانت في التاريخ  (. وكلما اقتربنا م276

المعاصر، كلما ازدادت معلوماتنا منها، لكنه من الطبيعي أننا مع حصولنا على المزيد من الدلة فإننا  

 .نكون قد توصلنا إلى معلومات تفصيلية وأكثر دقة

إن اكتشافات الآثار اليوم تقدم لنا معلومات أكثر دقة بشأن هذه الواقعة، ولذا فالاستفادة منها في  

التفسیر يمكنها إضاءة المزيد من أبعاد تلك القضية. فعلى سبيل المثال، إننا نعرف اليوم أن مكان  

،  2001آزار شیرازي، وقوع هذا السيل العرم يقع في شمال شرق صنعاء عاصمة اليمن الحالية )بي

 تحديد الزمان التقريبي لوقوع ذلك الحادث  334ص
ً
(، وأنه تم اكتشاف آثار السد المذكور، وأيضا

(. إن امتلاك  346، ص1، ج1988الذي أنه يعود للسنوات الخیرة من القرن الرابع الميلادي )مهران،  

 لهذا الحادث نتي 
ً
دراسات التاريخية، والتي  جة ال هكذا معلومات مع سائر المعلومات الكثر تفصيلا

 .يمكنها مساعدة المفسر لتقديم معلومات أكثر دقة حول هذا الحادث للمخاطبین

وفي النهاية وكما تم بيانه، فإن مرور الزمان وكشف المزيد من الدلة الجديدة يمكنها توفیر الرضية  

للمزيد من التكامل والإتقان والدقة للبحوث التاريخية للتفسیر. إن التوصل لمثل هذه المكتسبات  

وإنجاز البحوث    في العصر الحاضر لم يتحقق إلا من خلال الاستفادة ومراجعة الدراسات التاريخية

 .التاريخية بالاستفادة من الساليب والعلوم المساعدة والمصادر التاريخية الجيدة

 لا ينبغي الاكتفاء بالمعلومات الموجودة  
ً
ولهذا السبب فإنه من خلال إعادة رسم مثال التعامل أيضا

في التراث التفسیري فقط، بل يجب حفظ تلك المعلومات والاستفادة منها وكذلك الانتفاع بالبحوث  

 للمواضي 
ً
 .ع التاريخيةالتاريخية لتوفیر الرضية للتوصل إلى صورة أكثر شمولية وشفافية ووضوحا

 تصحيح وردّ المعطيات الماضية .4-3

وأما النهج الثالث الذي يُشار إليه في تعامل التاريخ مع التفسیر في البعد الفني، فهو يشمل تصحيح  

وردّ بعض المعطيات التاريخية الخاطئة والتي وردت في بعض التفاسیر. فالخطأ التاريخي في مجال  

 من الخطأ.  التفسیر أمر لا يمكن اجتنابه. والتفسیر مثل سائر العلوم هو علم بشري وليس مصان 
ً
ا



 

  

 
القرآن ر یتصنيف استخدامات التاريخ في تفس يحسین شجاع  /                                                                                                        533                                                 

فعندما يتعامل المفسر مع معلومة غیر موثقة أو ضعيفة ولا يدقق في صحة وسقم تلك المعلومة،  

 بطبيعة الحال
ً
 خاطئا

ً
 .من الطبيعي أنه سيقدم تحليلا

يبني    أن المفسر 
ً
بدقة. وقد يحدث أحيانا يلزم المفسر أن يمحص الوثائق  التاريخية  وفي المواضيع 

التاريخية في حادث على أساس وثائق ضعيفة. وقد يكون المفسر الذي عرض هذا التحليل   رؤيته 

عن   صدر  لنه  فقط  الناس  فيتداوله  خطئه  رغم  التحليل  هذا  ينشر  قد  فإنه   ،
ً
موثوقا  

ً
شخصا

، وقد يأتي مفسرون بعده ويستفيدون من تلك المعلومة  شخص  
ً
 طبيعيا

ً
موثوق، وبالتالي يصیر أمرا

التحليل   ذلك  دراسة  فيه  تعاد  يوم  يأتي  حتى  تستمر  الدورة  وهذه   .
ً
مجددا لها  دراستها  دون  من 

التاريخية الخاطئة  بني علیها، وقد يستمر تنقل تلك التحليلات  التي    والتدقيق في صدقية الوثائق 

 .لسنوات طويلة نتيجة خطأ وقع فيه أحد المفسرين

في   الفيل. فقد ورد  في قضية أصحاب  الخاطئة  التاريخية  التحليلات  لهذه  نموذج  ويمكن ملاحظة 

مصادر التفسیر أن قائد الهجوم على الكعبة في قضية أصحاب الفيل هو أبرهة الشرم )ابن أبي  

ج1998حاتم،   ص10،  كثیر،  3464،  وابن  ج1998؛  ص8،  والطبري،  459،  ج1992؛   ،30  ،

الر 196ص أنه  465، ص15، ج1994؛ والآلوس ي،  298، ص8، ج1999ازي،  ؛ والفخر  (؛ والحال 

بعد الدراسة الدقيقة لهذه القضية تبین أنه لا يمكن اعتبار أبرهة قائد الهجوم على الكعبة. لن  

 قاد الهجوم على مكة. ففي المدونات الربع التي  
ً
المدونات الباقية عن أبرهة تفيد بأنه لم يكن أصلا

ت بأمره والتي هي ما زالت موجودة ليس فیها حديث عن هجوم على مكة؛ بل إنه لا توجد  قيل إنها كتب 

 عن ذلك فإنه مات قبل مولد النبي  141، ص2022فیها إشارة إلى هزيمته في حرب )روبن، 
ً
(. وفضلا

(، وأنه من غیر المحتمل وقوع هذا  273الكرم )صلى الله عليه وآله( بعدة سنوات )نفس المصدر، ص

دث في عام مولد النبي الكرم صلى الله عليه وآله. ويظهر من مجموع الدلة الموجودة حتى اليوم  الحا

 أن  
ً
أن تسمية أبرهة في قضية الهجوم على الكعبة ليست سوى سوء فهم تاريخي، ومن المحتمل جدا

  ،2013قيادة ذلك الهجوم حدثت من قبل ولديه يكسوم أو مسروق وليس على يدي أبرهة )شهيد،  

 (.308، ص1ج

لكن   تفسیرية،  رؤية  نقد  لرضية  مادية  أدلة  لنا  يوفر  أعلاه  المذكور  المثال  أن  من  الرغم  وعلى 

. فقد يمكن  
ً
المعلومات التاريخية الخاطئة التي يُستفاد منها في التفاسیر أدلتها ليست مرفوضة دائما

للوثي  بسيطة  دراسة  خلال  من  التاريخية  الروايات  صدقية  عدم  تشخيص  بسهولة   
ً
قة  أحيانا

الدراسات   في  المفسر  أدوات  فإن  وبالتالي  الروايات.  تلك  نص  في  الحاصل  اللبس  وفهم  التاريخية 

 بالاستفادة من الدلة  
ً
التاريخية لاكتشاف صدقية المعطيات التي في متناول يده لن تحصل لزوما



 

 

 
534 542 -517، صص.1446/  2025 الربیع، 8 دلعد، ا4، المجلد 2السنة  ث،یفي القرآن والحد ةی نیالدراسات الب                                        

سواء  التقليدية،  الحديثية  الدراسات  خلال  من   
ً
أحيانا تحصل  قد  إنها  بل  والمادية،  النصية  غیر 

حدث ذلك من خلال التسامح في أدلة السنن جعلت بعض الروايات التي لا تحظى بالموثوقية الكافية  

الن  التفاسیر، وفي هذا المجال تكون أبسط الدوات الكفيلة باكتشاف هذا  إلى  وع من  تجد طريقها 

 الخطاء هي نقد النص وسند الروايات.

 النتائج 

لتعامل   أساسية  مناهج  أربعة  على  التعرف  تم  القرآن  تفاسیر  دراسة  ومن خلال  المقالة،  هذه  في 

الخلاقي.  -التاريخ مع التفسیر. وكان أول تلك المناهج هو دور التاريخ في التفاسیر، وهو النهج التربوي 

عبرة من الماض ي  وهذا هو النهج العم الذي استخدمه المفسرون من التاريخ، والذي ركز على أخذ ال 

 .للإصلاح الفردي

به   يهتم  والذي  القرآن،  تفاسیر  في  التاريخ  من  المفسرون  فيه  استفاد  فقد  الثاني،  النهج  وأما 

الاجتماعي التاريخية  البيانات  بدور  المفسرون  -المفسرون  منه  استفاد  النهج  وهذا  السياس ي. 

الكفيلة   السبل  عرض  ومتابعة  التاريخ،  لموضوع  منظمة  رؤية  خلال  من  أكبر  بصورة  المعاصرون 

وج من التخلف المدني إزاء الغرب، وهم يعتقدون أن التوصل إلى السنن الإلهية يمكنها توفیر  بالخر 

 .خارطة طريق إلهية للعبور من أزمات العصر الحاضر

الفرق  نهج  في  فيتمثل  المقالة،  في هذه  التعرف عليه  تم  الذي  الثالث  النهج  في  -وأما  والنحل وأثرها 

المعتقدات   لتوثيق  أدوات  يمثل  الدور  هذا  يراقب  الذي  فالتاريخ  للتفاسیر.  التاريخية  الحداث 

قيل إنه يتبنى  الكلامية للفرق الإسلامية؛ وفي النهاية نتحدث عن الفعل الرابع للتاريخ، والذي كما  

الفني. فالمفسرون يستفيدون من هذا النوع من الفعل للتوعية بالماض ي، وتكملة  -النهج التفسیري 

البيانات السابقة، وتصحيح الخطاء التاريخية، وفهم الآيات بصورة أدق. وتبین النتائج أنه بالرغم  

 المفسرين.  ممن أهمية الفعل الرابع غیر أن هذا النوع من الفعل قلما أثار اهتما

 

  



 

  

 
القرآن ر یتصنيف استخدامات التاريخ في تفس يحسین شجاع  /                                                                                                        535                                                 

 المراجع والمصادر 

 القرآن الكريم. 

 . طهران: خوارزمي.أفكار میرزا فتحعلي آخوندزاده(. 1970آدمیت، فریدون. )

 . بیروت: دار الكتب العلمية. روح المعاني في تفسیر القرآن العظيم (. 1994، سیدمحمود. )ي الآلوس 

( محمد.  بن  عبدالرحمن  حاتم،  أبي  العظيم(.  1998ابن  القرآن  نزار  تفسیر  مكتبة  الرياض:   .

 مصطفى الباز. 

 . بیروت: دار الكتاب العربي. الكامل في التاريخ(. 1996ابن الثیر، عزالدين. )

( محمد.  بن  عبدالرحمن  خلدون،  ومن  (.  1988ابن  والبربر  العرب  تاريخ  في  والخبر  المبتدأ  ديوان 

 . )خليل شهادة، باحث(. بیروت: دار الفكر. عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر

 . بیروت: معهد التاريخ العربي.التحرير والتنوير(. 2000ابن عاشور، محمد بن طاهر. )

 . بیروت: دار الكتب العلمية. تفسیر القرآن العظيم(. 1998ابن كثیر، إسماعيل بن عمر. )

 . بیروت: دار المفيد. تفسیر القرآن الكريم(. 2000أبو حمزه الثمالي، ثابت بن دينار. ) 

( محمد.  بن  أحمد  مسكويه،  علي  الأمم(.  2000أبو  طهران:  تجارب  باحث(.  إمامي،  )أبوالقاسم   .

 سروش.

 . القاهرة: مكتبة نهضة مصر.بعض مورخي الإسلامأدهم، علي. )ب. ت.(. 

. )ترجمة: مسعود صادقي(. طهران:  مدخل إلى منهجية البحث التاريخي(. 2014استنفورد، مايكل. )

 منشورات جامعة الإمام الصادق )ع(.

 . طهران: فرهنک إسلامي.القرآن والتفسیر العصري (. 1997أيازي، محمدعلي. )

( مسعود.  بن  القرآن(.  1999البغوي، حسین  تفسیر  في  التنزيل  التراث  معالم  إحياء  دار  بیروت:   .

 العربي.

( أحمد.  التفسیر(.  2008باكتجي،  جامعة  تاريخ  للاهتمامات،  الطلابية  العلمية  الرابطة  طهران:   .

 الإمام الصادق )ع(. 

افية تاريخية لقصص القرآن(.  2001آزار شیرازي، عبدالكريم. )بي . طهران: منشورات آثار وجغر

 دفتر نشر فرهنک إسلامي. 

 . طهران: كتابفروش ى فروغي. تاريخ بيهقي(. 1982بیهقي، علي بن زيد. )

( إبراهيم.  بن  أحمد  أبو إسحاق  القرآن(.  2001ثعلبي،  تفسیر  والبيان عن  دار الكشف  بیروت:   .

 إحياء التراث العربي. 



 

 

 
536 542 -517، صص.1446/  2025 الربیع، 8 دلعد، ا4، المجلد 2السنة  ث،یفي القرآن والحد ةین یالدراسات الب                                       

 . طهران: أسوة.تاريخ تفسیر القرآن الكريم(. 1999جلاليان، حبيب الله. )

 . طهران: أمیركبیر. التشيع والمشروطية في إيران(. 1981حائري، عبدالهادي. )

( علي.  اللهي،  فتح  محمدرضا؛  الكريم. 2015حسيني،  القرآن  تفسیر  في  التاريخية  الرؤية  مباني   .)

 (.2) 3، پژوهشنامه زبان وتفسیر قرآن 

 . بیروت: دار الفكر.تفسیر روح البيانحقي بروس ي، إسماعيل. )ب. ت.(. 

 . مصر: دار السلام. الأساس في التفسیر(. 2003حوي، سعيد. )

( النزول(.  2000دروزة، محمد عزة.  السور حسب  ترتيب  الحديث:  الغرب  التفسیر  دار  بیروت:   .

 الإسلامي.

 . لبنان: دار المعرفة.تفسیر القرآن الحكيم الشهیر بتفسیر المنار(. 1993رشيد رضا، محمد. )

( كريستيان.  )ترجمة:    1400(.  2022روبن،  الإسلام.  قبل  العربية  الجزيرة  في  الملكية  من  عام 

 محمدعلي خوانین زاده(. طهران: منشورات حكمت. 

. )ترجمة:  التاريخ: ما هو ولماذا؟ آفاق قديمة وحديثة وما بعد حداثية(.  2010غيت، بورلي. )ساوث

 رؤيا منجم(. طهران: نگاه سبز. 

 . طهران: أمیركبیر. ذكريات من فترة الخوف والرعب(. 1967سياح، محمدعلي. )

 . بیروت: دار الشروق. في ظلال القرآن(. 2004سید قطب. )

 (. طهران: منشورات حكمت. 1. في دائرة المعارف القرآن )جأصحاب الفيل(. 2013شهيد، عرفان. )

ا باقر. )ب. ت.(.  في  صدر، سید محمد  التجزيئي  التفسیر الموضوعي والتفسیر  القرآنية:  لمدرسة 

 . بیروت: دار التعارف.القرآن الكريم

،  مجلة آموزه (. رحلات الوائل: انعكاسات أولى في مواجهة الغرب الجديد.  2003صوفي نياركي، تقي. )

(2.) 

. قم: منشورات دفتر انتشارات إسلامي  المیزان في تفسیر القرآن(.  1996الطباطبائي، محمد حسین. )

 جامعه مدرسین حوزه علمية قم. 

 . طهران: منشورات ناصر خسرو.مجمع البيان في تفسیر القرآن(. 1993طبرس ي، فضل بن حسن. )

 . بیروت: دار المعرفة. جامع البيان في تفسیر القرآن(. 1992طبري، محمد بن جرير. )

 . طهران: مكتبة المرتضوية.مجمع البحرين(. 1996الطريحي، فخر الدين بن محمد علي. )

 . بیروت: دار إحياء التراث العربي. التبيان في تفسیر القرآنطوس ي، محمد بن حسن. )ب. ت.(.  

 . طهران: چاپخانه علمية.كتاب التفسیر(. 2001عياش ي، محمد بن مسعود. )



 

  

 
القرآن ر یتصنيف استخدامات التاريخ في تفس يحسین شجاع  /                                                                                                        537                                                 

لاب
ُ
)فائز، قاسم؛ شاهرودي، محمدرضا؛ ک القرآن  2012بخش، سعيد.  تفسیر  في  التاريخ  (. دور 

 (.15)9، تعاليم قرآنيةالكريم مع التركیز على تاريخ عصر الجاهلية. 

 . بیروت: دار إحياء التراث العربي. مفاتيح الغيب(. 1999الفخر الرازي، محمد بن عمر. )

 . مصر: الدار المصرية للتأليف والترجمة. معاني القرآن(. 1980فراء، أبو زكريا يحيى بن زياد. )

( حسین.  محمد  السيد  الله،  القرآن(.  1998فضل  وحي  من  للطباعة  تفسیر  الملاك  دار  بیروت:   .

 والنشر. 

( الله.  فتح  ملا  المخالفین(.  1957كاشاني،  إلزام  في  الصادقین  منهج  منشورات  تفسیر  طهران:   .

 كتابفروش ي محمد حسن علمي. 

لاب
ُ
(. دور التاريخ الصدر إسلامي في  2012بخش، سعيد؛ شاهرودي، محمدرضا؛ فائز، قاسم. )ک

 (.45)1، أبحاث القرآن والحديث تفسیر القرآن الكريم. 

( محمد.  ياسر  بيومي،  القرآن(.  2009مرس ي  لمتشابهات  المفصل  التبيان  دار  مصحف  بیروت:   .

 التوزيع. 

 . قم: دار الهجرة. مروج الذهب ومعادن الجوهر(. 1989مسعودي، علي بن حسین. )

 . بیروت: دار النهضة العربية. دراسات تاريخية من القرآن الكريم(. 1988مهران، محمد بيومي. )

 . بیروت: دار الكتب العلمية. أسباب نزول القرآن(. 1991واحدي نيشابوري، علي بن أحمد. ) 

بیروت:  معجم الأدباء وإرشاد الأريب إلى معرفة الأديب(.  1991ياقوت الحموي، شهاب الدين. )  .

 دار الكتب العلمية. 

  



 

 

 
538 542 -517، صص.1446/  2025 الربیع، 8 دلعد، ا4، المجلد 2السنة  ث،یفي القرآن والحد ةین یالدراسات الب                                      

Bibliography 

Holy Quran 

Abū ʿAlī Miskawayh, Aḥmad ibn Muḥammad (2000), Tajārib al-Umam [The 

Experiences of Nations] (Abū al-Qāsim Imāmī, Ed.). Tehran: Surūsh. [In 

Arabic] 

Abū Ḥamzah al-Thumālī, Thābit ibn Dīnār (2000), Tafsīr al-Qurʾān al-Karīm 

[Interpretation of the Noble Quran]. Beirut: Dār al-Mufīd. [In Arabic] 

Adamiyat, Fereydoun (1970), Afkār-e Mīrzā Fatḥ-ʿAlī Ākhūndzādah [The 

Thoughts of Mirza Fath-Ali Akhundzadeh]. Tehran: Khārazmī. [In Persian] 

Adham, ʿAlī (n.d.), Baʿḍ Muʾarrikhī al-Islām [Some Historians of Islam]. 

Cairo: Maktabat Nahḍat Miṣr. [In Arabic] 

Al-Ālūsī, al-Sayyid Maḥmūd (1994), Rūḥ al-Maʿānī fī Tafsīr al-Qurʾān al-

ʿAẓīm [The Spirit of Meanings in the Interpretation of the Great Quran]. 

Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmīyah. [In Arabic] 

Al-Baghawī, Ḥusayn ibn Masʿūd (1999), Maʿālim al-Tanzīl fī Tafsīr al-

Qurʾān [Landmarks of Revelation in the Interpretation of the Quran]. Beirut: 

Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī. [In Arabic] 

al-Fakhr al-Rāzī, Muḥammad ibn ʿUmar (1999), Mafātīḥ al-Ghayb [Keys to 

the Unseen]. Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī. [In Arabic] 

al-Farrāʾ, Abū Zakariyā Yaḥyā ibn Ziyād (1980), Maʿānī al-Qurʾān [The 

Meanings of the Qurʾān]. Egypt: Dār al-Miṣrīyah lil-Taʾlīf wa al-Tarjamah. 

[In Arabic] 

Al-Thaʿlabī, Abū Isḥāq Aḥmad ibn Ibrāhīm (2001), Al-Kashf wa al-Bayān ʿ an 

Tafsīr al-Qurʾān [The Unveiling and Elucidation on the Interpretation of the 

Quran]. Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī. [In Arabic] 

al-Ṭurayḥī, Fakhr al-Dīn ibn Muḥammad ʿAlī (1996), Majmaʿ al-Baḥrayn 

[Confluence of the Two Seas]. Tehran: Maktabat al-Murtaḍawīyah. [In 

Arabic] 

al-Wāḥidī al-Nīsābūrī, ʿAlī ibn Aḥmad (1991), Asbāb Nuzūl al-Qurʾān [The 

Occasions of Revelation of the Qurʾān]. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmīyah. [In 

Arabic] 

ʿAyyāshī, Muḥammad ibn Masʿūd (2001), Kitāb al-Tafsīr [The Book of 

Exegesis]. Tehran: Chāpkhānah-ʿi ʿIlmīyah. [In Arabic] 

Bayhaqī, ʿAlī ibn Zayd (1982), Tārīkh-i Bayhaq [The History of Bayhaq]. 

Tehran: Kitābfurūshī-yi Furūghī. [In Arabic] 

Bī-Āzār Shīrāzī, ʿAbd al-Karīm (2001), Bāstān-shināsī va Jughrāfiyā-yi 

Tārīkhī-yi Qiṣaṣ-i Qurʾā. [The Archeological and Historical Geography of 

Quranic Stories]. Tehran: Daftar-i Nashr-i Farhang-i Islāmī. [In Persian] 



 

  

 
القرآن ر یتصنيف استخدامات التاريخ في تفس يحسین شجاع  /                                                                                                        539                                                 

Darzah, Muḥammad ʿIzzah (2000), Al-Tafsīr al-Ḥadīth: Tartīb al-Suwar 

Ḥasab al-Nuzūl [The Modern Exegesis: Arrangement of the Surahs According 

to the Order of Revelation]. Beirut: Dār al-Gharb al-Islāmī. [In Arabic] 

Faḍl Allāh, al-Sayyid Muḥammad Ḥusayn (1998), Tafsīr min Waḥy al-Qurʾān 

[An Exegesis from the Inspiration of the Qurʾān]. Beirut: Dār al-Malāk lil-

Ṭibāʿah wa al-Nashr. [In Arabic] 

Fāʾiz, Qāsim; Shāhrūdī, Muḥammad Riḍā; Gulāb-Bakhsh, Saʿīd (2012), 

Naqsh-i Tārīkh dar Tafsīr-i Qurʾān-i Karīm bā Taʾkīd bar Tārīkh-i ʿAṣr-i 

Jāhilī . [The Role of History in the Interpretation of the Noble Qurʾān with a 

Focus on the History of the Pre-Islamic Era]. Taʿālīm Qurʾānīyah, 9 (15). [In 

Persian] 

Gulāb-Bakhsh, Saʿīd; Shāhrūdī, Muḥammad Riḍā; Fāʾiz, Qāsim (2012), 

Naqsh-i Tārīkh-i Ṣadr-i Islām dar Tafsīr-i Qurʾān-i Karīm [The Role of Early 

Islamic History in the Interpretation of the Noble Qurʾān]. Abḥāth al-Qurʾān 

wa al-Ḥadīth, 1 (45). [In Persian] 

Ḥāʾirī, ʿAbd al-Hādī (1981), Tashayyuʿ wa Mashrūṭīyah dar Īrān [Shi'ism and 

Constitutionalism in Iran]. Tehran: Amīr Kabīr. [In Persian] 

Ḥaqqī Burūsawī, Ismāʿīl (n.d.), Tafsīr Rūḥ al-Bayān [The Exegesis: The Spirit 

of Elucidation]. Beirut: Dār al-Fikr. [In Arabic] 

Ḥawwā, Saʿīd (2003), Al-Asās fī al-Tafsīr [The Foundation in Exegesis]. 

Egypt: Dār al-Salām. [In Arabic] 

Ḥusaynī, Muḥammad Riḍā; Fatḥ Allāhī, ʿAlī (2015), Mabānī-yi Ruykard-i 

Tārīkhī dar Tafsīr-i Qurʾān-i Karīm. [Foundations of the Historical Approach 

in Interpreting the Noble Quran]. Pazhūhishnāmah-yi Zabān va Tafsīr-i 

Qurʾān, 3(2). [In Persian] 

Iʿāẓī, Muḥammad ʿAlī (1997), Al-Qurʾān wa al-Tafsīr al-ʿAṣrī [The Quran 

and Modern Exegesis]. Tehran: al-Thaqāfah al-Islāmīyah. [In Arabic] 

Ibn Abī Ḥātim, ʿAbd al-Raḥmān ibn Muḥammad (1998), Tafsīr al-Qurʾān al-

ʿAẓīm [Interpretation of the Great Quran]. Riyadh: Maktabat Nizār Muṣṭafā 

al-Bāz. [In Arabic] 

Ibn al-Athīr, ʿIzz al-Dīn (1996), Al-Kāmil fī al-Tārīkh [The Complete Work 

in History]. Beirut: Dār al-Kitāb al-ʿArabī. [In Arabic] 

Ibn ʿĀshūr, Muḥammad ibn Ṭāhir (2000), Al-Taḥrīr wa al-Tanwīr [The 

Verification and Enlightenment]. Beirut: Muʾassasat al-Tārīkh al-ʿArabī. [In 

Arabic] 

Ibn Kathīr, Ismāʿīl ibn ʿUmar (1998), Tafsīr al-Qurʾān al-ʿAẓīm 

[Interpretation of the Great Quran]. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmīyah. [In 

Arabic] 



 

 

 
540 542 -517، صص.1446/  2025 الربیع، 8 دلعد، ا4، المجلد 2السنة  ث،یفي القرآن والحد ةی نیالدراسات الب                                        

Ibn Khaldūn, ʿAbd al-Raḥmān ibn Muḥammad (1988), Dīwān al-Mubtadaʾ 

wa al-Khabar fī Tārīkh al-ʿArab wa al-Barbar wa man ʿĀṣarahum min Dhawī 

al-Shaʾn al-Akbar [The Book of Lessons and Record of the Beginnings and 

Events in the History of the Arabs and Berbers and Their Powerful 

Contemporaries] (Khalīl Shaḥādah, Ed.). Beirut: Dār al-Fikr. [In Arabic] 

Jalāliyān, Ḥabīb Allāh (1999), Tārīkh Tafsīr Qurʾān [History of the 

Interpretation of the Noble Quran]. Tehran: Uswah. [In Persian] 

Kāshānī, Mullā Fatḥ Allāh (1957), Tafsīr Minhaj al-Ṣādiqīn fī Ilzām al-

Mukhālifīn [The Exegesis: The Path of the Truthful in Obliging the 

Opponents]. Tehran: Kitābfurūshī-yi Muḥammad Ḥasan ʿIlmī. [In Persian] 

Marsī Bīyūmī, Yāsir Muḥammad (2009), Muṣḥaf al-Tibyān al-Mufaṣṣal li-

Mutashābihāt al-Qurʾān [The Detailed Book of Elucidation for the 

Ambiguous Verses of the Qurʾān]. Beirut: Dār al-Tawzīʿ. [In Arabic] 

Masʿūdī, ʿAlī ibn al-Ḥusayn (1989), Murūj al-Dhahab wa Maʿādin al-Jawhar 

[The Meadows of Gold and Mines of Gems]. Qom: Dār al-Hijrah. [In Arabic] 

Mihrān, Muḥammad Bīyūmī (1988), Dirāsāt Tārīkhīyah min al-Qurʾān al-

Karīm [Historical Studies from the Noble Qurʾān]. Beirut: Dār al-Nahḍah al-

ʿArabīyah. [In Arabic] 

Pāktachī, Aḥmad (2008), Tārīkh Tafsīr [The History of Exegesis]. Tehran The 

Scientific-Student Association of Theology, Imam Sadiq University. [In 

Persian] 

Rashīd Riḍā, Muḥammad (1993), Tafsīr al-Qurʾān al-Ḥakīm al-Mashhūr bi-

Tafsīr al-Manār [Exegesis of the Wise Quran, Known as Al-Manar Exegesis]. 

Lebanon: Dār al-Maʿrifah. [In Arabic] 

Robin, Christian (2022),  1400 Sāl-i Pādishāhī dar Arabistān Pīsh az Islām . 

[1400 Years of Monarchy in the Arabian Peninsula Before Islam] (Trans.: 

Muḥammad ʿAlī Khwānīnzādah). Tehran: Ḥikmat. [In Persian] 

Ṣadr, Sayyid Muḥammad Bāqir (n.d.), Al-Madrasah al-Qurʾānīyah: Al-Tafsīr 

al-Mawḍūʿī wa al-Tafsīr al-Tajzīʾī fī al-Qurʾān al-Karīm [The Qurʾānic 

School: Thematic and Analytical Exegesis in the Noble Qurʾān]. Beirut: Dār 

al-Taʿāruf. [In Arabic] 

Sayyāḥ, Muḥammad ʿAlī (1967), Dhikrayāt min Fatrat al-Khawf wa al-Ruʿb 

[Memories from a Period of Fear and Terror]. Tehran: Amīr Kabīr. [In 

Persian] 

Sayyid Quṭb (2004), Fī Ẓilāl al-Qurʾān [In the Shade of the Qurʾān]. Beirut: 

Dār al-Shurūq. [In Arabic] 

Shahīd, ʿIrfān (2013), Aṣḥāb al-Fīl [The People of the Elephant]. In Dāʾirat 

al-Maʿārif al-Qurʾān (Vol. 1) [In The Qurʾānic Encyclopedia (Vol. 1)]. 

Tehran: Ḥikmat. [In Persian] 



 

  

 
القرآن ر یتصنيف استخدامات التاريخ في تفس يحسین شجاع  /                                                                                                        541                                                 

Southgate, Beverley (2010), Tārīkh: Chīst va Chirā? Darmamā-hā-yi Bāstānī, 

Mudirn va Postmudirn. [History: What and Why? Ancient, Modern, and 

Postmodern Perspectives] (Trans.: Ruʾyā Manjam). Tehran: Nigāh-i Sabz. [In 

Persian] 

Stanford, Michael (2014), Darāmadī bar Tārīkh Pazhūhī [An Introduction to 

the Methodology of Historical Research] (Trans.: Masʿūd Ṣādiqī). Tehran: 

Imām al-Ṣādiq university. [In Persian] 

Ṣūfī Niyārakī, Taqī (2003), Safarnāmah-hā-yi Nukhustīn Bāztāb-hā dar 

Muvājīhah bā Gharb-i Jadīd.[Early Travelogues: Initial Reflections in Facing 

the New West]. Majallah-i Āmūzih, (2). [In Persian] 

Ṭabarī, Muḥammad ibn Jarīr (1992), Jāmiʿ al-Bayān fī Tafsīr al-Qurʾān [The 

Comprehensive Exposition in the Exegesis of the Qurʾān]. Beirut: Dār al-

Maʿrifah. [In Arabic] 

Ṭabāṭabāʾī, Muḥammad Ḥusayn (1996), Al-Mīzān fī Tafsīr al-Qurʾān [The 

Balance in the Exegesis of the Qurʾān]. Qum: Daftar-i Intishārāt-i Islāmī 

Jāmiʿah-yi Mudarrisīn Ḥawzah ʿIlmīyah Qum. [In Arabic] 

Ṭabrisī, Faḍl ibn al-Ḥasan (1993), Majmaʿ al-Bayān fī Tafsīr al-Qurʾān [The 

Confluence of Elucidation in the Exegesis of the Qurʾān]. Tehran: Intishārāt-

i Nāṣir Khusraw. [In Arabic] 

Ṭūsī, Muḥammad ibn al-Ḥasan (n.d.), Al-Tibyān fī Tafsīr al-Qurʾān [The 

Elucidation in the Exegesis of the Qurʾān]. Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-

ʿArabī. [In Arabic] 

Yāqūt al-Ḥamawī, Shihāb al-Dīn (1991), Muʿjam al-Udabāʾ wa Irshād al-Arīb 

ilā Maʿrifat al-Adīb [The Dictionary of Literary Men and Guidance for the 

Intelligent to Know the Man of Letters]. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmīyah. [In 

Arabic] 

 
  



 

 

 
542 542 -517، صص.1446/  2025 الربیع، 8 دلعد، ا4، المجلد 2السنة  ث،یفي القرآن والحد ةی نیالدراسات الب                                        

 


